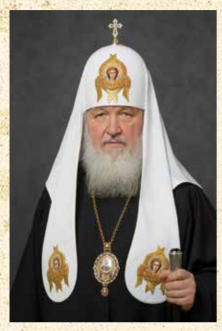
# АРХИПАСТЫРЬ

Памяти Почётного гражданина Ивановской области и города Иваново архиепископа Амвросия (Щурова)

К 90-летию со дня рождения

# «Любовь к людям просто пронизывала все его существо». Вспоминая владыку



Патриаршее соболезнование в связи с кончиной архиепископа Амвросия

«В тяжелые годы гонений на веру он решил посвятить свою жизнь служению Церкви».

Преосвященные владыки, всечестные отцы, дорогие братья и сестры!

Примите мои соболезнования в связи с кончиной пребывавшего на покое Преосвященного архиепископа Амвросия (Шурова).

В тяжелые годы гонений на веру он решил посвятить свою жизнь служению Церкви и поступил в Московскую духовную семинарию, по окончании которой был рукоположен во диакона и иерея и совершал служение на Ивановской земле. Спустя годы Господь сопричислил его к сонму епископов. Без малого тридцать лет занимая Ивановскую кафедру, почивший владыка проявлял заботу о вверенном его попечению словесном стаде Христовом. За эти годы были восстановлены многие храмы и монастыри, увеличилось число пастырей, пасомых и принявших иноческие обеты.

Живыми и мертвыми обладаяй Христос, Истинный Бог наш, да приклонит милость к рабу Своему новопреставленному архиепископу Амвросию и сотворит ему вечную память.

> +КИРИЛЛ, ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ



Митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, глава Митрополичьего Округа в Республике Казахстан, постоянный член Священного Синода Русской Православной Церкви

# «Он обладал живой, горячей верой в Бога»

В его жизненном пути отображается непростая история Русской Православной Церкви в XX столетии и новейший период существования Православия в России, ознаменованный духовным возрождением Отечества.

Архиепископ Амвросий начинал свое служение на ниве Христовой настоятелем храма в старинном селе Толпыгино на Ивановской земле. Именно тогда в его жизнь навсегда вошел этот древний край, некогда богатый храмами и монастырями, освященный трудами и молитвами подвижников и преподобных, а в советские годы ставший одним из самых духовно обескровленных.

После непростых пастырских трудов отец Амвросий был призван к еще более трудному крестоношению – епископско-

му служению на разорённой безбожниками Иваново-Вознесенской земле. Три десятилетия он будет служить в святительском достоинстве в этом крае, словом и делом «проповедуя Евангелие Царствия» (Мф. 4:23). Возглавляя Иваново-Вознесенскую и Кинешемскую епархию, почивший владыка прилагал попечение о просвещении современников светом Истины и о духовном возрастании пасомых, вносил свой вклад в развитие полнокровной церковной жизни, был инициатором возрождения порушенных в прошлом святынь. После потепления государственно-церковных отношений в начале 1990-х годов прошлого века, за короткие по историческим меркам сроки он вдохнул жизнь в большое количество приходов. Владыка не отказывал никому из священнослужителей или православных активистов желающих возродить храм, и порой, казалось бы, совсем в неперспективных селах открывались церкви и монашеские обители. Но жизнь показала, что он был прав. Ожили казавшиеся умиравшими деревни, вознеслись к небу кресты и купола восстановленных храмов, затеплились лампады иноческой молитвы в монастырях.

Говоря о жизни почившего святителя, необходимо отметить самое главное – он обладал живой, горячей верой в Бога, любил молитву, благоговейно, неспешно совершал Божественную Литургию, радуясь каждой минуте, проведенной в храме со своей паствой.

В бытность мою управляющим Костромской епархией мне не раз доводилось быть свидетелем многих его полезных трудов. Покойного святителя уважали светские власти и искренне любили пастыри и прихожане; за свою многолетнюю деятельность решением руководства края владыка был удостоен звания «Почетный гражданин Ивановской области». В памяти всех тех, кто общался с архиепископом Амвросием, навсегда запечатлелся его светлый образ, навсегда останутся его мудрые советы, сердечная теплота, рассудительность и отзывчивость.



Архиепископ Элистинский и Калмыцкий Юстиниан

# «Пример для тех, кто хочет быть во главе управления другими людьми»

Меня всегда поражала способность владыки согревать душу приходящего к нему человека (в первую очередь, говорю из своего опыта). Даже если ты находился в состоянии уныния, в подавленном настроении, то после общения с владыкой уходил обрадованным, с ощущением появившегося настроения преодолеть испытания. Владыка Амвросий всегда являл собой пример христианина очень уверенного в своем собственном служении, в выборе своего служения, дорожащего своей принадлежностью к Церкви и беспредельно доверившего Христу всю свою жизнь. По моему мнению - это пример для тех, кто хочет быть во главе управления другими людьми. Это как капитан, у которого команда во время шторма может быть перепуганной, почувствовать отчаяние, могут потерять надежду на спасение. А капитан стоит у руля - выдержан, красив, невозмутим, спокойно дает указания. И сам вид его заставляет членов команды ободриться, считать, что капитан знает: все будет нормально. Вот владыка Амвросий в моем представлении для духовенства был человеком, которому они безоговорочно доверяли в управлении церковным кораблем; в том, что он знает как надо служить, вселял уверенность: не поддавайтесь собственному мнению, не поддавайтесь людям, которые будут вам говорить, что Церковь не нужна в этом мире. Он был замечательный духовник, который огромному количеству людей помогал и, я уверен, и по кончине своей, будет продолжать помогать оставаться христианами терпеливыми, выдержанными, не фанатичными, не жесткими и тем более не жестокими, которые требовательны к себе, а к другим милостивы. Вот таким запомнился мне владыка Амвросий.



Архимандрит Зосима (Шевчук), игумен (настоятель) Свято-Боголюбского Алексиевского мужского монастыря г. Владимира

# «Мне посчастливилось очень долгое время постоянно находиться рядом с владыкой Амвросием»

Архиепископ Амвросий - мой духовный отец на протяжении многих лет, с 1985 года и до его тихой кончины в 2016 году; архипастырь, совершивший мои диаконскую и священническую хиротонию, и, чуть ранее монашеский постриг в мантию. По его благословению я в разные годы исполнял самые разные послушания в Ивановской (затем Иваново-Вознесенской) и Кинешемской епархии - сначала алтарника, затем настоятеля сельского прихода и городской монашеской общины, впоследствии - мужского монастыря, секретаря епархиального управления, ректора духовного училища и духовной семинарии. Мне посчастливилось очень долгое время постоянно находиться рядом с владыкой Амвросием, видеть его мудрость, глубокую веру и искренний молитвенный настрой, благожелательность к каждому человеку, приходившему к нему. Он не различал людей по их званиям, состоянию и положению в обществе. Прежде всегда любой пришедший к нему попадал в сферу любви и немыслимого в наше время искреннего доброжелательства и сочувствия.

Период, когда я был рядом с архиепископом Амвросием, был связан с возвращением Церкви поруганных святынь, началом строительства новых храмов и монастырей, входа Церкви в те сферы, которые в советское время были для нее полностью закрыты - образовательную, социальную и благотворительную. И владыка в новых исторических условиях тонко и мудро выстраивал отношения с представителями государственной власти и местного самоуправления Ивановской области; он решал все стоящие перед епархией задачи в духе терпения, смирения и, можно сказать, подлинным «Божиим смотрением», и неизменно пользовался большим авторитетом в регионе как среди высоких светских административных лиц, так и у простого народа. За свою архиерейскую жизнь он весьма и весьма много рукоположил священников и диаконов в открытые им храмы, совершил множество монашеских постригов. Он давал шанс проявить себя каждому человеку, изъявившему желание потрудиться на церковной ниве. Рукополагая и постригая, он всегда молитвенно сопровождал жизнь своих чад даже до последних своих дней, когда он был на покое. Двери его дома были с утра и до позднего вечера открыты для приёма посетителей, большую часть которых составляли его постриженники и рукоположенники, которых он всех помнил по именам и лицам. Открытие новых храмов и монастырей, ставшего семинарией духовного училища - все это совершалось не только с его благословения разными клириками и активными в церковной жизни мирянами, но и при его непосредственном живом участии. Им был внесен большой вклад в укрепление межрелигиозного мира и согласия в регионе, как не уставали о том свидетельствовать чиновники и люди во власти.

Архиепископ Амвросий поистине заслужил своим духовным подвигом самую светлую и благодарную память не только священнослужителей и церковного народа, но и всех жителей Ивановской области, в духовную жизнь которой он внес неоценимый огромный вклад, который еще только предстоит осмыслить будущим историкам и грядущим поколениям.



Иванов Валерий Викторович, депутат Государственной Думы ФС РФ, первый заместитель председателя Комитета по контролю и Регламенту

#### «Умение прощать; любовь к людям, доброта»

Архиепископ Амвросий запомнился мне своей мудростью, добротой, умением для каждого человека найти именно ему нужные и важные слова. Простота в нем сочеталась с достоинством и глубиной проникновения в суть проблемы; иногда не нужно было даже ничего говорить владыка ведь всегда молился, когда человек спрашивал его о чем-то важном, и во время этого как бы «само собой» приходило понимание того, как правильно поступить.

Некоторые говорили, что он очень мягкий человек, избегает жестких административных решений, не проявляет твердости в обращении к представителям власти по церковным вопросам. Но в реальности получилось так, что Ивановская область оказалась в 1990-е годы единственной в России, где церковные объекты были переданы в собственность епархии (в других регионах – в пользование). Именно здесь впервые в

России открылся женский монастырь в областном центре на месте, где его исторически не существовало. При архиепископе Амвросии были открыты 12 монастырей и свыше 100 храмов, семинария, православные школы, приюты, детский сад. Думаю, что если бы на его месте был другой архиерей, то вряд ли все из этого было бы сделано. Вот эта внешняя мягкость как раз и располагала представителей власти более благожелательно относиться к церковным вопросам, она давала возможность инициативы священнослужителям, которые порой действительно при всей неблагоприятствующей внешней ситуации находили возможность открытия нового монастыря или прихода. И при этом владыка при необходимости мог быть жестким, решая сложные вопросы, но и тогда делал это, разделяя человека и тот вред, который он приносит: со вторым боролся, а первого продолжал любить.

Его отличали умение давать человеку, который ошибся, новый шанс; умение прощать; любовь к людям, доброта; удивительная простота в общении. Память об архиепископе Амвросии нужна, прежде всего, нам самим; она является залогом нашей духовной связи с этим человеком, о котором уже при его жизни многие говорили как о святом.



Смирнов Юрий Валентинович, депутат Государственной Думы ФС РФ, Почетный гражданин Ивановской области

# «Он действительно был многогранной личностью»

С владыкой Амвросием меня связывали самые добрые отноше-

ния. Знакомство с ним состоялось в 1994 году, когда он уже много лет возглавлял Иваново-Вознесенскую и Кинешемскую епархию. Как раз на тот период времени пришлись серьезные работы по восстановлению Никольского монастыря в Приволжске и строительству при нем гимназии для девочек.

У нас с владыкой сразу же установились самые теплые и доверительные отношения. В то время я занимал пост председателя Совета директоров Яковлевского льнокомбината. И значительные средства из прибыли предприятия направлялись на проведение работ по реконструкции монастыря, храма при нем и по созданию гимназии для девочек. Там стали воспитываться дети-сироты и дети из неблагополучных семей.

Владыка Амвросий запомнился мне удивительно добрым, деятельным, исключительно мудрым, тонко чувствующим человеком с широким кругозором. Он действительно был многогранной личностью.

Мне хочется поделиться с вами одним из своих воспоминаний о владыке. Это случилось в Приволжске, в 1995 году. Был праздничный обед, на котором присутствовал музыкант-баянист. И когда трапеза подходила к концу, владыка Амвросий неожиданно для всех попросил баяниста аккомпанировать ему. Под мелодию он начал исполнять русские песни, да так красиво, душевно, что все присутствовавшие завороженно слушали владыку.

И, конечно, запомнилось, как владыка Амвросий вручал мне по поручению Патриарха всея Руси Алексия II за труды по восстановлению Никольского монастыря и создание гимназии при нем орден Русской Православной Церкви святого благоверного князя Даниила Московского III степени.



Иеромонах Михаил (Чепель), директор Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца

# «Любовь к людям просто пронизывала все его существо»

Воздействие владыки на меня было необычайно. Думаю, что промыслительно Господь направил наши стопы именно к нему. В нем я увидел человека святой жизни. Мы как-то стесняемся об этом говорить, но это был действительно человек святой жизни. И он так благодатно воздействовал на меня и Андрея Юрьевича Быкова, что у нас не было никаких сомнений в правильности выбранного пути. И мы действительно осуществили достаточно много проектов в Ивановской епархии.

Для меня радостью было с ним общаться. По поводу или без повода стремился попасть к нему, услышать пару слов, просто посмотреть на него. Он меня как-то окрылял. А иногда, после продолжительного уже сотрудничества, были случаи, что я внутренне сопротивлялся какому-то проекту. Иду к владыке. Самое интересное – он никогда ни в чем не убеждал. Но в разговоре просто излагал, как ему это видится; а я чувствовал, что во мне зарождается неописуемое чувство легкости и полета, и не мог не согласиться с мыслями владыки. Это не был гипноз или психотерапия, это был разговор грешника со святым. И у меня действительно появлялись крылья, просто летел, чтобы совершить дело совместно решенное, которое было по благословению владыки.

Архиепископ Амвросий был образцом отношения к людям. Это же можно сказать и о его отношении к богослужению. Любовь к людям просто пронизывала все его существо, то чего сейчас не хватает многим молодым епископам.



Игумен Агафангел (Гагуа), помощник Митрополита в Московском представительстве Митрополичьего Округа Русской Православной Церкви в Республике Казахстан, советник Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца, доктор медицинских наук, профессор

#### «Высота его личности впечатляла»

Мы познакомились с владыкой Амвросием примерно тридцать лет назад. В то время я учился в Ивановском государственном медицинском институте. Наши встречи с владыкой Амвросием с тех пор не прерывались. Практически каждую неделю мы встречались, а если обстоятельства того требовали, то и каждый день. Память навсегда запечатлела нашу первую встречу. Владыка в тот день служил в Преображенском кафедральном соборе, и я подошел просто взять благословение у архиерея. До этого мне не приходилось встречаться с епископами, поэтому был определенный душевный трепет, который, видимо, не скрылся от взгляда владыки. Он посмотрел на меня и сказал: «Молодой человек, Вы будете сначала монахом, а потом священником». В моей жизни был тогда вполне светский период; мне подумалось, что вот епископ какую-то странную вещь сказал, наверное, с кем-то меня перепутал... Но по прошествии определенного времени его пророчество сбылось.

Архиерей во время бесед раскрывал сокровищницу православной веры, своего личного духовного опыта, опыта молитвы, Богообщения, пути в Церкви. Высота его личности впечатляла; чувствовалось, что многие знания в прямом смысле получены им свыше.

Самое главное из впечатлений от общения с владыкой — это ощущение необычайной легкости от богослужения.

Мы всегда ждали архиерейскую службу, как радостного события, соприкосновения с Божественной благодатью.

Такое отеческое отношение архиерея к духовенству создавало ощущение, что мы все в епархии одна большая православная семья, объединенная вокруг любящего отца.

Когда владыка уже плохо себя чувствовал, прием пришлось ограничить, и у многих до сих пор осталось сожаление, что они не смогли еще раз встретиться с ним. И такая народная любовь в наше время - это чудо. Почему так происходило? Потому что люди чувствовали, что общение с архиепископом Амвросием несет им радость; их жизнь наполняется новым смыслом, уходят тревожность, печаль. Они становятся какими-то окрыленными, у них все получается в жизни. А так происходило потому, что владыка постоянно был в молитвенном общении с Господом, и через него Господь посещал этих людей.



Архимандрит Никандр (Шамов), настоятель Ильинского прихода города Иванова

#### «Самое главное наставление – его жизнь»

Владыка дал мне в прямом смысле отеческую любовь, он очень чутко относился, с пониманием. Если какие-то внутренние борения у меня происходили, он всегда с большим вниманием все выслушивал, помогал правильно ориентироваться на жизненном пути как духовный отец; а я всегда воспринимал его и как отца, помогающего мне идти по жизни.

Владыка обладал огромной любовью и снисхождением к немощам людским.

Люди не идеальны, бывает, и священники допускают ошибки, как Владыка говорил «прожигают себе ризы». Но он всегда давал человеку шанс исправиться, встать на правильный путь.

Самое главное наставление – его жизнь. Потому что я видел, как он любил людей. Еще будучи управляющим епархией, всех принимал – и стар и мал, все к нему шли. Никто не был им отвергнут. У меня в семинарии была дипломная работа, посвященная святителю Амвросию Медиоланскому, небесному покровителю владыки. И вот тогда я отметил духовное сходство: у святителя Амвросия тоже всегда были двери открыты для людей. И для меня самое главное воплощать в жизни то, чему владыка Амвросий учил своим примером – любить людей и уметь их прощать, несмотря на все немощи.



Протоиерей Андрей Львов, настоятель прихода преподобного Серафима Саровского г. Иваново

#### «И эта радость была сутью епархиальной жизни»

Дух, который нам привил владыка – это научиться видеть в человеке доброе, в каждом человеке, и его развивать вот именно в этом направлении. Как руководителю, архиерею, ему удавалось очень умело ставить людей по их способностям, по их талантам, – в общем, по внутренней сути человеческой. Он это видел... У нас была беднейшая епархия. Но посмотрите, все стройки, основные успехи были сделаны в его время. А причина проста: всё это делалось не изпод палки, люди сами шли, проявляли инициативу, владыка её поддерживал. И потому такой результат.

А взаимодействие с обществом?.. Достаточно даже посмотреть недавно изданную книжку воспоминаний о владыке «Я возжелал заповедей твоих...». Там всё достаточно красноречиво и

далеко не только из-под пера церковных авторов. Ты атеист, коммунист – и ты отвергнут? Нет, не было такого. И все его любили! Почему? Да по одной простой причине: он любил людей, он с каждым человеком умел найти общий язык. И здесь параллель с батюшкой Серафимом: «Радость моя, Христос воскресе!» – кому только из приходящих к нему ни говорил он те великие слова. Люди уходили тогда совершенно другими, ибо в них увидели Христа воскресшего с Его радостью, а, значит, Он в них и явил Себя в людях.

Владыка умел радоваться. В чём это проявлялось? Он очень любил песни, наши народные, это от души всё шло. Народная душа. При этом глубочайший интеллигент, внутренний интеллигент, образованнейший человек. Эта радость проявлялась и в богослужении, богослужения с ним были радостные. Бывали и между батюшками конфликты: владыка же ухищрялся все это, как сейчас говорят, разрулить, он умел баланс соблюсти. И у конфликтующих сторон был один непреложный авторитет - владыка. Как он разруливал, никто не знает. Он вроде и с тем мягко поговорит, и с этим без всякого осуждения, а конфликт уходит. И эта радость была сутью епархиальной жизни.

А последние годы? Старец. Как он признавался, «Я каждый вечер своим духовным взором озираю всю епархию, каждого из вас». Любил он нас. И верю, и знаю, что любит и сейчас.

Есть люди, которые от владыки восприняли ту или иную часть его харизмы, он был очень многогранный человек. Чему лично я научился у владыки? Будучи человеком весьма импульсивным, я понял, что когда идёт речь о людях, никогда нельзя принимать поспешных решений, надо всегда давать людям шанс – один, второй, третий... и верить, что у человека есть будущее. Он оступился, но он способен исправиться. И если ты веришь, то вера твоя – мощный импульс к его исправлению.

Мы все знали, что владыка тебя не оттолкнёт. Мы все это знали. Да, ты оступился, но кто без греха? Для него не имела значения буква, он был совершенно над буквой. Он настолько показал людям своей жизнью и своей службой – молись Богу! Я считаю, что нам не просто повезло, а мы... Надо бесконечно благодарить владыку, что он нам показал и открыл, что значит настоящий архиерей.



Кузьмичев Александр Станиславович, председатель Ивановской городской Думы

# «Удивительное сочетание доброты и адамантовой твердости в отстаивании интересов веры»

У него был особый характер; внешняя мягкость в общении сочеталась с твердым внутренним стержнем, при поверхностном общении не всегда заметным, но позволяющим решать сложные вопросы развития церковной жизни на территории епархии; с отстаиванием прав священнослужителей, прихожан. Удивительное сочетание доброты и адамантовой твердости в отстаивании интересов веры, своей паствы. Добрейший и мудрейший, я считаю, архипастырь, который в очень сложные времена сумел организовать жизнь своей епархии, способствовал развитию духовной жизни региона. Ведь восстановление многих поруганных храмов стало возможным именно благодаря служению Владыки Амвросия.

Он ведь единственный священнослужитель, ставший за всю историю Иванова почетным гражданином города, и он в высшей степени достоин этой награды, потому что в плане духовного развития города сделал очень много. Нужно понимать, что когда в 1990-е годы Церковь не только несла миссионерское служение, но и оказывала помощь малоимущим, проводила мероприятия, связанные с поддержкой пожилых людей – в нашем городе это заслуга владыки Амвросия; уважение к Православию для многих здесь в тот переходный от атеистического период начиналось с уважения к его личности. Думаю, что для многих жителей нашего города он является примером того, каким должен быть гражданин нашего Отечества.

# Архиепископ Амвросий

# Отец Иваново-Вознесенской епархии

# ПРЕДИСЛОВИЕ

Архиепископ Амвросий (Щуров Анатолий Павлович) — человек необычной судьбы. Родившийся в крестьянской семье, попавшей под раскулачивание, он с детства на себе испытал все тяготы жизни российского народа. Размышления над смыслом бытия привели к тому, что в 16 лет выросший в нерелигиозной семье юноша осознанно принял крещение. И начался его путь в Церкви, продолжавшийся до последнего дня жизни.

Учеба в только что открывшейся после перемены государственной религиозной политики Московской духовной семинарии позволила ему соприкоснуться с учеными священнослужителями и богословами еще дореволюционной школы, войти через это в преемственность православной традиции.

Он рано стал священником — всего в 22 года, а вскоре принял монашеский постриг. Служба в деревенском приходе и в кафедральном соборе раскрывали перед отцом Амвросием все новые глубины человеческой души, ее светлых и темных сторон.

18 октября 1977 года состоялась его архиерейская хиротония. С 1977 по 2006 год он был управляющим Ивановской (Иваново-Вознесенской) и Кинешемской епархией. Это были два принципиально разных периода — годы полной зависимости Церкви от государства и годы ее небывалой в Российской истории свободы. Используя возможности второго из них, архиепископ Амвросий стал тем при ком епархия неузнаваемо преобразилась — в 4 раза увеличилось число приходов, открылись 12 монастырей, духовная семинария. Но главной заботой архиерея был не внешний рост, а души его паствы. Будучи 10 лет на покое, он до самого конца своего жизненного пути практически ежедневно отдавал свои духовные силы тем, кому была необходима его поддержка.



# ХРОНОЛОГИЧЕСКАЯ ТАБЛИЦА

| 28.03.1930  | В крестьянской семье Щуровых в деревне Киселево Кашинского района Калининской (Тверской) области родился сын Анатолий                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1949        | Анатолий Щуров поступил в Московскую духовную семинарию                                                                                 |
| 1952        | Окончание Московской духовной семинарии                                                                                                 |
| 23.06.1952  | Архиепископом Ярославским Димитрием (Градусовым) Анатолий Щуров рукоположен в сан диакона                                               |
|             | Архиепископом Ивановским Венедиктом (Поляковым) рукоположен в сан иерея и назначен настоятелем                                          |
| 29.06.1952  | Воскресенского храма с. Толпыгино Ивановской и Кинешемской епархии                                                                      |
|             | Архиепископом Ивановским Венедиктом пострижен в монашество с именем Амвросий и определен                                                |
| 17.12.1954  | настоятелем Крестовой церкви при епархиальном управлении                                                                                |
| 31.12.1954  | Назначен настоятелем Воскресенского храма с. Толпыгино                                                                                  |
| 24.09.1961  | Назначен настоятелем Благовещенской церкви с. Воронцово Пучежского р-на Ивановской области                                              |
| 11.05.1962  | Вновь переведен настоятелем Воскресенской церкви с. Толпыгино                                                                           |
| 26.07. 1965 | Назначен священником Преображенского кафедрального собора г. Иваново                                                                    |
| 4.12.1966   | Назначен настоятелем Преображенского кафедрального собора г. Иваново                                                                    |
| 1966        | Возведен в сан архимандрита                                                                                                             |
| 18.10.1977  | Рукоположен во епископа Ивановского и Кинешемского в Ивановской и Кинешемской епархии 44 прихода                                        |
| 25.02.1991  | Возведен с сан архиепископа                                                                                                             |
| 1991        | Открытие первых монастырей в Ивановской и Кинешемской епархии; всего за время управления епархией архиепископом Амвросием их открыто 12 |
| 23.12.1997  | Присвоено звание почетного профессора Шуйского государственного педагогического университета                                            |
| 1997        | Издание книги архиепископа Амвросия (Щурова) «Слово архипастыря»                                                                        |
| 30.06.1998  | Награжден орденом «Почета»                                                                                                              |
| 27.06.2000  | Присвоено звание «Почетный гражданин города Иванова»                                                                                    |
| 13.03.2002  | Архиепископ Иваново-Вознесенский и Кинешемский                                                                                          |
| 17.06.2002  | Открытие Свято-Алексеевской Иваново-Вознесенской православной духовной семинарии                                                        |
|             | Издание книги «Архипастырь» к 25-летию архиерейской хиротонии архиепископа Амвросия и 50-летию его                                      |
| 2002        | служения в священном сане                                                                                                               |
| 24.03.2005  | Награжден орденом «Дружбы»                                                                                                              |
|             | Почислен на покой решением Священного Синода в связи с достижением 75-летнего возраста. В Иваново-                                      |
| 19.07.2006  | Вознесенской и Кинешемской епархии свыше 160 приходов, 12 монастырей, духовная семинария                                                |
| 08.08.2006  | Присвоено звание «Почетный гражданин Ивановской области»                                                                                |
| 8.11.2016   | Завершение пути земной жизни архиепископа Амвросия                                                                                      |

# **ДЕТСТВО**

Детство будущего архиепископа нельзя назвать легким: жизнь в деревне в те годы являлась своего рода огненным горнилом, достойно пройти сквозь которое далеко не каждый находил в себе силы.

Архиепископ Амвросий (в миру Щуров Анатолий Павлович) родился 28 марта 1930 года в деревне Киселево Кашинского района Калининской области в многодетной крестьянской семье. Советская власть в России уже укрепилась. Времена НЭПа минули, в самом разгаре были антицерковные гонения, в большом количестве повсеместно закрывались храмы. Не избежало преследований и крестьянство, в котором новая власть видела опору веры и скрытую поддержку «старого режима». Начался процесс коллективизации, в ходе которого было разрушено множество крепких крестьянских хозяйств.

... Часто бывает, что я вспоминаю годы детства. Вспоминаю родное село, где я родился, свой дом; вспоминаю часто наш храм в селе Турово; вспоминаю даже того священника о. Евгения, который ушел в загробный мир уже давным-давно. А тогда он служил, и я часто посещал этот милый сельский храмик. Вспоминается и вся семья, где я вырос. Сам я с 1930 года; это время, когда у нас на Руси уже пошли большие перемены. Рушились одинокие хозяйства крестьян, были уже организованы колхозы. Сильным было гонение и на Церковь... (здесь и далее курсивом приводятся слова архиепископа Амвросия)

Владыка был седьмым ребенком в семье—самым младшим. Его родители не были богаты, по нашим современным меркам их, имеющих семерых детей, едва ли можно было бы назвать даже зажиточными. И несмотря на это их раскулачили.

...Семья у нас была большая. Нас было семь человек детей у родителей, а я был последний — седьмой. Сейчас мне часто вспоминается это неспокойное время. Родители мои в колхоз не вступили и подверглись очень многим репрессиям. Это называлось «раскулачивание». Вспоминаю те трудные годы. Я совсем еще был ребенком, но память все зафиксировала. Это опись имущества, вынос из дома сундуков и всего, что можно было описать. Помню, у нас в огороде была яблоня, и крона ее была столь густой, что под ней прятались от солнца и даже дождя. И там мы скрывали некоторые сундуки.

...Помню момент описи имущества. Буквально все описали у нас и только несколько куриц и петушок остались на насесте. Мы сидели тогда во дворе; на столе стоял чугунок картошки в мундире, и мы ели эту картошку. Было как-то тоскливо и пусто на душе. Не было у нас больше коровы, которую именовали Чернавка... Все было уведено.



▲ Отец — Павел Семенович Щуров погиб на фронте.



▲ Брат — Павел Щуров погиб на фронте.



▲ Брат — Дмитрий Щуров умер от ран после войны.



Жестокая жизнь раскидала большую семью. Анатолий остался с матерью и братом Димитрием, который был шестым из детей. В бесхитростных, простых словах владыка спустя десятки лет описывал множество трагедий и испытаний, выпавших на его детские голы.

... А затем все мои старшие братья и сестры, волею судеб Божиих, разбрелись по матушке России, и остались мы с мамой и братом Димитрием (я как раз после него родился). За то, что мама не отдала лошадь (ее угнал брат, чтобы не описали), ей дали принудительные работы неподалеку от нашего села. Раньше там был монастырь, но после революции его закрыли и организовали на месте этой пустыньки совхоз. И вот там мама вынуждена была работать. Затем мы переехали в Москву. Там я рос и учился вместе с братом Димитрием.

В Москве и застала их Великая Отечественная война, во время которой погибли отец и два брата юного Анатолия. Самому ему на момент начала войны было одиннадцать лет.

…Началась война. Я был еще несовершеннолетним, а брата Димитрия забрали на фронт. Вспоминаю, как тяжело уходил он и как плакал. Рыдала мама, проводив его…



▲ Мама — Александра Устиновна Щурова дожила до глубокой старости.

В столице оставаться дальше было нельзя, и мать с сыном решили вернуться на Родину, в Тверскую область.

...Нам было необходимо эвакуироваться из Москвы. Предполагалось, что нам придется ехать в Челябинскую область. Но мы решили отправиться к себе на родину.

...Каким-то чудом сохранился простоявший заколоченным наш дом. Мы отодрали доски и начали в нем жить. Ничего у нас не было: мы приехали к пустым стенам.

Мама была женщина очень трудолюбивая и очень ловкая ко всем крестьянским работам. Тогда многие мужчины были взяты на фронт, в колхозах не хватало рабочей силы. И мама с другими женщинами ходила работать в колхоз за несколько километров от дома. В качестве заработной платы их кормили и давали с собой немного хлеба.

Анатолий оставался в доме один. Все домашнее хозяйство, о тяжести ведения которого столь любят вздыхать многие женщины, оказалось на хрупких плечах его — двенадцати-тринадцатилетнего мальчика. Но все эти испытания лишь закаливали его, давая силы к борьбе с новыми жизненными трудностями.

...Я был тогда совершенно один в доме. Но я всегда отличался хозяйственным духом. Тогда очень много родилось грибов, и я ходил за грибами не один раз в день. Топил печку и сам сушил эти грибы. Сам делал и все по дому.

...Потом мы немножко пообустроились, завели коз. Стало полегче жить. Обрабатывали огород. Удивительно, точно сам Господь помогал: на этом месте все очень хорошо родилось. Один раз мы по ошибке посадили кормовую свеклу, так даже она была сладкая. Так было особенно в первый год. А потом сладость куда-то делась, но мы уже оперились.

В таких нелегких условиях проходило детство будущего архипастыря. Мать его иногда ходила в храм, но религиозно детей не воспитывала. Вероятно, сказывалось давление атеистического государства, запрещавшего родителям воспитывать в детях веру.

Но будучи до 16 лет некрещеным, Анатолий не по годам рано начал задумываться о смысле жизни, о том, каким образом устроен мир и какие силы им руководят. Тяжелые жизненные испытания, перенесенные в детстве, оторвали его мысли от земли и устремили их к Богу.

Многими скорбями Господь приводит мальчика, не получившего в детстве религиозного воспитания, к глубокой и чистой вере.



▲ Анатолий Щуров в юности.



▲ Брат — Иван Щуров.



▲ Сестра — Екатерина Щурова.

# УЧЕБА В ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ

Послевоенное потепление государственно-церковных отношений сыграло большую роль в том, чтобы Анатолий не только смог креститься уже в сознательном возрасте, но и беспрепятственно избрать себе путь церковного служения.

ремя юности Анатолия выпало на период религиозной оттепели в советском государстве. Великая Отечественная война дала Русской Православной Церкви возможность показать свою ярко выраженную патриотическую позицию, внести свой вклад в дело Победы. В связи с этим, начиная с 1943 года, государственное давление на Церковь ослабло. Начали открываться храмы, открылись и духовные школы в Москве, сначала в форме богословских пастырских курсов и богословского института в самой Москве, а затем вскоре курсы были реорганизованы в духовную семинарию, а институт — в духовную академию и местом их расположения стала Троице-Сергиева лавра.

Эта оттепель в государственно-церковных отношениях сыграла большую роль в том, чтобы Анатолий не только смог креститься уже в сознательном возрасте, но и беспрепятственно избрать себе путь церковного служения.

...В 1949 году я закончил десятилетку. К этому времени я уже ходил в храм. Из всей семьи меня отличала религиозность. Порой я был недоволен собой — настолько отличался от молодежи, но изменить себя не смог. Много читал, посещал храм и любил молиться.



▲ Московская Духовная академия и семинария блыи возвращены в Троице-Сергиеву Лавру в 1949 году.

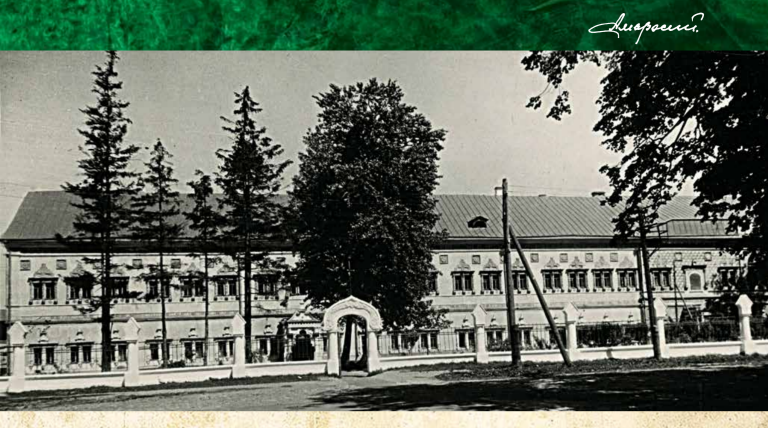
Я не знал церковно-славянского языка, и когда мне впервые в руки попал молитвослов, то при свете лампады я пытался проникнуть в тайну этой книги. Первая же молитва «Взбранной Воеводе победительная» вызвала трудность — я знал только единственное слово «воевода». Но почему в этой книге упоминается «воевода», я не мог понять. Так что религиозного воспитания в детстве я не получил.

▲ Возрожденные Московские духовные академия и семинарии первоначально располагались в Московском Новодевичьем монастыре

#### Духовное образование в послевоенное время

К концу 20-х гг. XX века школьное богословское образование совершенно прекратилось на всей территории Советского Союза. Возможность возрождения духовного образования появилась после 1943 года. В Москве новая духовная школа началась в форме пастырскобогословских курсов и богословского института. В 1946 году богословский институт был преобразован в духовную академию, а богословскопастырские курсы в духовную семинарию и первоначально были размещены в помещениях Новодевичьего монастыря. В 1947 году Московской патриархии была передана часть зданий ТроицеСергиевой лавры, а в 1949 году туда были возвращены духовная академия и семинария.

В отличие от дореволюционной семинарии, соединявшей в себе общеобразовательную среднюю школу с богословскопастырской, новая не ставила цели давать своим воспитанникам полное среднее образование. Обучение в духовной семинарии и академии было рассчитано на четыре года.



▲ Здание Московской Духовной академии и семинарии в 50-е годы XX века.

# СЕМИНАРИЯ

# происходит от латинского seminarium «РАССАДНИК»

Учебное заведение для подготовки христианского духовенства. В дореволюционной России выпускники семинарий не только пополняли духовное сословие, но и становились учителями преимущественно народных школ.

Мне часто задавали вопрос: как же Выстали верующим? И на него очень трудно ответить. Я думаю, что это особое водительство Божие, особый Промысл Божий. Человек не своей волей приходит в этот мир, и живет он здесь водимый державной десницей Господней.

Какое-то особое избранничество Божие я часто на себе замечал. Еще до крещения, у меня всегда было желание молиться. И, бывало, куда бы я ни шел, молитва меня не оставляла. Уйду в кусты, встану на коленочки и возопию всем сердцем моим к Щедрому Богу...

В то время было гонение на Церковь. В младенчестве меня не крестили, и я принял Святое Крещение в возрасте 16 лет. Принимал его уже осознанно. Помню первую ночь перед тем, как идти к священнику, который должен был меня крестить, я просто не мог спасть. Душа трепетала, это было необычайно волнительное состояние. Крещение мое совершилось на дому.

В Евангелии от Иоанна Господь говорит Своим ученикам «Не вы меня избрали, но Я вас избрал». Среди апостолов мы видим и рыбаков, и врача, и мытаря, и даже бывшего гонителя Церкви Божией. Нельзя думать, что кто-то из нас по своей воле сможет взять и достойно пронести крест апостольского, епископского или священнического служения. Есть немало людей, которые много сил полагают на то, чтобы стать архиереем или священником, заканчивают духовные академии, но всю жизнь трудятся лишь как православные миряне. А другие, казалось бы, весьма далеки от того, чтобы посвятить себя сакральному служению, но призывающий глас Божий властно звучит в их сердце и, оставив все свои житейские попечения, они посвящают остаток своей жизни Алтарю Господню.

Так было и с будущим владыкой Амвросием. Ничто, казалось, не предвещало того, что он, до 16 лет оставшийся некрещеным, не получивший религиозного воспитания, станет монахом, священником и архиереем. Но Господь явил на нем тайну Своего избранничества. После принятия святого крещения Анатолия и вовсе перестала интересовать мирская жизнь. Как выше уже отмечалось, послевоенное время было достаточно благоприятным для выбора церковного пути. Юноша решает поступить в духовную школу, как раз в момент ее реорганизации.



▲ Анатолий Щуров накануне поступления в семинарию

...Я написал прошение о зачислении меня в духовную школу. Собирать документы было сложно, но, волею судеб Божиих, я был принят. Помню, молился Богу от всей души моей, чтобы приняли меня в семинарию. Меня приняли, прислали вызов. Поступал я в Новодевичьем монастыре, а заниматься начал уже в стенах Троице-Сергиевой лавры. Лавра меня поразила, как своей сакраментальностью так и чудным архитектурным ансамблем. Когда я первый раз пришел в Троицкий собор, где почивают мощи преподобного Сергия, то был поражен тем благодатным духом, который царил в этом святом месте.

Началась учеба. Учился я очень прилежно, от всей души; отдавал все силы, чтобы познать науки, чтобы баллы за мои ответы были положительными.

Вспоминаю замечательных преподавателей. Они никогда не уйдут из моей памяти. Из преподавателей особо запомнились профессора еще дореволюционной закалки — Николай Иванович Муравьев, Николай Петрович Доктусов, священник Сергий Савинский, догматист; священник Дмитрий Боголюбов; Николай Иванович Аксенов, преподаватель пения; протоиерей Александр Ветелев. Они были особенные люди — миссионеры, почти назубок знали Священное Писание. И наряду с этим, поражала их простота — никакого



▲ Так выглядели спальные помещения учащихся Московской духовной семинарии в 50-е годы XX века.

▼Инспектор семинарии архимандрит Вениамин (Милов).



#### «Его доброта не изгладится никогда из моей памяти...»

За нравственностью и поведением учащихся духовной семинарии наблюдали должностные лица — инспекторы. С большой теплотой архиепископ Амвросий вспоминал инспектора семинарии архимандрита Вениамина (Милова), который стал впоследствии епископом Саратовским и Балашовским.

Епископ Вениамин — ревностный служитель Божий, смиренный монах, видный богослов и пламенный проповедник. Родился в Оренбурге8/21 июля 1887 г. в семье священника. Окончил Вятскую семинарию и Московскую духовную академию. В 1920 г. принял монашество. В 1923-1929 гг. – архимандрит, наместник Покровского монастыря в Москве. С 1946 г. – в числе братии Троице-Сергиевой лавры. Преподаватель патрологии МДА, доцент. В 1948 г. – магистр богословия, профессор кафедры патрологии и инспектор МДА. Много лет провел в лагерях. В 1954-55 гг. - настоятель Ильинской церкви горда Серпухова. 4 февраля 1955 г. рукоположен во епископа и назначен на Саратовскую кафедру. Умер 2 августа 1955 г.

Ежегодно в годовщину его смерти у могилы собирается множество верующих. Существует народное почитание покойного архиерея, многие прихожане уверены в его святости. Саратовская комиссия по канонизации собирает материалы к прославлению епископа Вениамина.

превозношения. Многие из них прошли тюрьмы и лагеря, всевозможные лишения, но сумели сохранить веру.

Но больше всех запомнился владыке Амвросию инспектор — архимандрит Вениамин

Это был замечательный человек, оставивший в моей душе неизгладимую печать. Замечательный ученый монах, магистр богословия. Он преподавал у нас славянский язык. Прекрасно говорил проповеди. Помню, были моменты, когда душу вдруг охватывала тоска. Но стоило посмотреть в большие, добрые, голубые глаза отца Вениамина, как приходило успокоение. Он очень следил, чтобы при чтении славянских текстов мы правильно соблюдали все ударения, придыхания; чтобы четкой была дикция. Какой-то особой благодатной силой веяло от этого человека. Он был очень музыкален, управлял хором. Всегда опускал глаза, никогда не смотрел поверх, как будто боялся искушений.

И обличал он, когда это ему по должности инспектора приходилось делать, очень смиренно. Помню, придет он к нам в комнату, сядет на скамеечку (стульев тогда в семинарии еще не было, все еще только начинало обустраиваться), опустит глаза вниз и терпеливо ждет, когда мы поужинаем, прочитаем вечерние молитвы. И только затем начинает свою обличительную речь. Только все это очень кротко было. Его доброта не изгладится никогда из моей памяти, в которой наиболее ярко запечатлелся следующий случай. ... У нас в семинарии тогда еще не было храма. В Покровском храме был тогда дворец культуры, где плясали и пели. А мы занимали только часть дворца государыни Елисаветы Петровны. Это ведь ее дворец, где находилась семи-

Luspoeni.

нария. И всенощное бдение служили просто в чертогах — был там такой большой зал. И когда служил отец Вениамин, то и служение его отличало глубокое смирение. Был у нас Володя Пашков, такой либерально настроенный воспитанник семинарии. И, подходя под помазание, он не целовал руки о. Вениамина. И батюшка не сделал ему замечания, не сказал резкого слова. Он после подошел и поцеловал Володе руку... Это удивительно было видеть, как инспектор целует руку у воспитанника. И этим смирением все было сказано. Володя должен смириться и, как положено по нашему православному чину, целовать руку священнику, когда принимает от него помазание...

Свежи до старости в памяти владыки оставались воспоминания о бывшем ректором в годы его учебы архиепископе Гермогене Казанском, о часто приезжавшем в Московскую духовную школу митрополите Варфоломее Новосибирском. О последнем владыка также очень любил рассказывать.

...Помню еще замечательного святителя, митрополита Варфоломея Новосибирского. Его образ у меня просто незабвенен. От него веяло каким-то необыкновенным духом смирения и благодати. Он часто к нам приезжал, особенно на Пасхальной седмице, когда у нас были экзамены. Святейший Патриарх Алексий І предоставлял ему свои покои в Лавре, где владыка Варфоломей жил во время посещения им Московской духовной школы.

...Ребята в течение года не очень хорошо учили догматику. Я-то, правда, старался, выучивал все на память. Шпаргалками я никак не мог пользоваться, не умел этого делать. И у меня была «пятерка» по догматическому богословию. Но для многих других сдача экзамена строгому отцу Сергию Савинскому была большой проблемой. И они, веря в доброту владыки митрополита, искали его, чтобы он поприсутствовал на экзамене.

Найти владыку обычно бывало трудно: искать его нужно было в Троицком Соборе, где он стоял всегда в простом подрясничке, затерявшийся в толпе старушек. Среди народа он всегда смиренно молился, если, конечно, сам не был совершителем богослужения. И вот находили его там.

Потом, помню, вели его под руки, с цветами встречали, пели Пасхальное песнопение «Ангел вопияше Благодатней». И на экзаменах владыка замечательно помогал. Сам он, говорят, на память знал Библию, но к немощным семинаристам был снисходителен.

Отец Сергий Савинский, догматист, был очень скрупулезный человек; он вопрос всегда задает и спрашивает: «А как бы поточнее?» А «поточнее» — это нужно было на память привести текст Священного Писания в подтверждение своего высказывания.

Ну, а не все помнили текст. И бывало владыка выручал экзаменуемых. Скажет: «Сергей Васильевцч, да будет с него!» И махнет рукой. И отцу Сергию ничего не оставалось, как с миром отпустить плохо отвечавшего семинариста...

Время обучения в семинарии было для Анатолия временем, когда особенно полюбил он молитву. Бывало так, что войдет он в храм, станет в сторонке и, погруженный в беседу с Творцом, не заметит даже, что уже закончилась длинная служба. Эту любовь к молитве Владыка сохранил на всю жизнь. Именно в молитве нашел он защиту от всех житейских треволнении, именно в ней предлагает искать успокоения и своим духовным чадам.



▲ Митрополит Новосибирский и Барнаульский Варфоломей (Городцов)

Учащиеся Московской духовной семинарии. 1952 г. Анатолий Щуров второй



# ПРИНЯТИЕ САНА

Приближалось время окончания семинарии. И недалек уже был тот час, когда Анатолию предстояло принять священный сан. Стать священнослужителем было глубоким и искренним желанием его души. Но вторым, столь же сильным и искренним желанием молодого человека было сохранить себя в девстве ради Царства Небесного. Он стремился к монашеству, желание тихой монашеской созерцательной жизни наполняло его душу и сердце.

между тем шел 1952 год, время внешней оттепели, но весьма тяжелое для Церкви. Святейшему Патриарху Алексию I приходилось считаться с требованиями безбожных властей. Открытых гонений не было, но скрытое давление на религию имело место. Совет по делам Русской Православной Церкви имел большое влияние на внутрицерковную кадровую политику и в те годы. Для того, чтобы безбрачный человек мог в то время быть рукоположенным, ему нужно было еще найти такого епископа, который согласился бы его рукоположить, оставив целибатом (то есть, взяв с него обет безбрачия). Анатолию порекомендовали ехать в Ярославль.

Ярославскую кафедру в то время занимал ныне покойный архиепископ Димитрий (Градусов), впоследствии — схиархиепископ Лазарь. Это был особый архиерей, очень ценивший горение молодых сердец любовью к Богу и умевший его замечать. Именно владыка Димитрий помог встать на стезю церковного служения будущему знаменитому митрополиту Никодиму (Ротову), рукоположил, постриг его в монашество, положил начало его церковному восхождению.

Для архиепископа Амвросия схиархиепископ Лазарь стал примером. Как-то в разговоре он заметил, что во многом именно пример этого архипастыря явился причиной



▲ Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий I (Симан ский).

#### Антицерковные репрессии Н. С. Хрущева 1958–1964 гг.

Этот процесс нельзя объяснить исключительно его личной позицией Н. С. Хрущева, так как попытка проведения им подобных акций в 1954 году была быстро свернута. Во многом на них повлияли процессы научно-технической революции, возрождение и бурный рост экономики в послевоенные годы. Вера многих людей в быстрое построение коммунизма, в условиях стремительного развития производственных и социальных отношений в стране, способствовали воплощению в жизнь волюнтаристических планов главы Советского государства по активной антицерковной компании. Недолговечность антицерковной политики Н.С. Хрущева с этой точки зрения объяснима тем, что надежды на быстрое построение коммунистического общества не оправдались. Не оправдалась и его вера в возможность уничтожения религии, так как многие люди открыто оставались верующими даже в условиях репрессий. Между тем в этот период было закрыто большое количество храмов, многие верующие были осуждены. Идеологическую поддержку борьбы с религией обеспечивали созданные институты и кафедры научного атеизма, но в целом борьба с Церковью велась репрессивными и примитивными методами. Наиболее активно закрытие храмов происходило в тех областях, где на начало антицерковных акций их было наибольшее количество. В это время была проведена и реформа приходского управления, отстранившая священнослужителей от участия в хозяйственной деятельности приходов.



#### Архиеепископ Димитрий (Градусов)

В 1910 году закончил Демидовский юридический лицей. Работал на различных должностях в сфере юстиции. Участник Поместного Собора 1917—1918 гг. В 1919 году рукоположен в сан священника и назначен в Успенский собор г. Москвы. С 1920 года служил в Ярославле. В 1938 году лишился жены и дочери и принял монашеский постриг. 24 января 1943 года был рукоположен во епископа Можайского. Дальнейшее его служение проходило на Ульяновской, Рязанской и Ярославской кафедрах. В 1945 году был возведен в сан архиепископа, через пять лет удостоен права ношения креста на клобуке. В 1954 году по состоянию здоровья ушел на покой. 10 апреля 1956 года он скончался. За несколько дней до смерти принял схиму с именем Лазаря.

◄ Архиепископ Ярославский и Ростовский Димитрий (Градусов).

того, что сам он всегда оказывает большую помощь любящим Господа молодым людям, желающим ступить на стезю церковного служения. К нему Анатолий со своим другом — одноклассником Василием Подлесных, также воспитанником 4 класса семинарии, и поехал в Рождественские каникулы.

Когда семинаристы приехали в Ярославское епархиальное управление, владыка Димитрий был болен. Но он принял молодых людей, несмотря на то, что ему пришлось сделать это лежа в постели, так как он не мог встать. Владыка обещал их рукоположить, для чего пригласил приехать в Ярославль в Пасхальные каникулы.

Второй приезд был еще более волнителен. Анатолий с Василием приехали на Страстной Седмице, а Владыка планировал их рукоположить на Пасхальной. Но в праздник Светлого Христова Воскресения архиепископу Димитрию неожиданно стало плохо во время ночного богослужения; он заболел и пролежал почти всю Пасхальную седмицу.

Для Анатолия все эти дни были днями страшного напряжения. Он боялся, что желание его сердца — иметь священный сан не будет исполнено. Рукоположение было назначено на пятницу, и юноша ежедневно спрашивал врача, встанет ли Владыка к кон-

цу недели. И радости его не было предела, когда действительно в пятницу, в праздник «Живописного источника» Божией Матери, архиепископ Димитрий действительно совершил богослужение и рукоположил Анатолия в сан диакона.

В Ярославле молодому диакону пришлось познакомиться с двумя людьми, ставшими впоследствии видными иерархами Русской Православной Церкви. Это были: секретарь Ярославского епархиального управления иеромонах Никодим (Ротов) — впоследствии знаменитый Ленинградский митрополит; и в то время совсем еще молодой человек, прислуживающий в алтаре, а ныне — митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий (Поярков). Во время посвящения во чтеца на посвящаемого надевают маленькую фелонь. Но ее почему-то не оказалось и на Анатолия надели большую, священническую. Также во время этого посвящения в руки посвящаемого дается книга «Апостол», чтобы он прочел из нее несколько стихов. Анатолию тогда открылось: «Христос — Архиерей грядущих благ». Отец Никодим сказал ему: «Архиереем будешь». Слова апостола и слова будущего митрополита явились для Анатолия пророчеством на всю его последующую жизнь



▲Диакон Анатолий Щуров

▼Одна из центральных улиц г. Ярославля в 50-е годы XX века.



# СЕЛЬСКИЙ СВЯЩЕННИК

Молодой диакон Анатолий мечтал остаться служить в Ярославле, но нужно было еще вернуться в семинарию, чтобы сдать выпускные экзамены.

Волею судеб Божиих, ему не пришлось уже служить в Ярославской епархии, а Господь привел его в землю Ивановскую.

...Все мои мысли были — служить в Ярославской епархии. Я несколько раз посещал Ярославль при владыке Димитрии, и город этот мне очень понравился. Но все-таки удивительна тайна судеб Божиих. Мне встретился случайно в Лавре священник из Ивановской епархии Николай Корякин, приближенный к владыке Венедикту, который был тогда правящим архиереем на Ивановской кафедре. И он спросил меня, куда я хочу ехать, когда закончу семинарию. И вот я сказал, что хочу ехать в Ярославскую епархию. Он мне сказал: «Ну, зачем в Ярославскую? Там владыка старый, а у нас владыка еще сильный — приезжай к нам. И он мне просто силой навязал адрес Ивановского епархиального управления. И получилось интересно: когда экзамены кончились, я поехал в Ярославскую епархию.



▲ Так выглядел Троицкий собор Троице-Сергиевой Лавры до масштабной реставрации произведённой в середине XX века. В этом храме у мощей преподобного Сергия Радонежского диакон Анатолий Щуров принял решение уехать в Ивановскую епархию для дальнейшего служения.

СОГЛАСНО ПОСТАНОВЛЕНИЕ

СОВЕТА МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ,

СКОНЧИВШИЙ СЕМИНАРИТ В 1952 ГОДУ.

Маграждается эток СВЯТОГ ЕМЕДИЕЙ

для постоянного жизненного руководства и навидания.

РЕКТОР МССКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ

СЕМИНАРИИ ПРОТОМЕРЕЙ

ИНСПЕКТОР СЕМИНАРИЙ

ПРОФЕССОР И Рактирей

ОТВЕТАТЬ СОВЕТА Н. ППРОВИТЬ

▲ Выпускникам семинарии вручалась Библия с дарственной надписью.

Но там произошли неприятности у владыки Димитрия, и я уже не смог в ней устроиться. Владыка Димитрий дал мне тогда направление и письмо в Новосибирскую епархию к владыке Варфоломею. И, помню, я смутился, думаю: ехать в Новосибирскую так далеко, далеко буду от мамы. Вернулся я тогда в Лавру, пришел в Троицкий собор. Народ пел акафист, а я встал в сторонке за колонну, помолился и просто сказал Богу: «Господи, куда же мне ехать? В Новосибирскую или в Ивановскую? Подумаю — в Новосибирскую, закрою глаза... и какое-то тоскливое чувство пройдет по сердцу. Подумаю — в Ивановскую... и сердце как будто так радостно встрепенется. И вот этому голосу сердца, видимо велению Божию, я и был послушен. И поехал я тогда в совершенно незнакомый город — Иваново. Приехал к владыке Венедикту, вечный покой его душе. Он мне показался очень строгим

Luspoeni.

по сравнению с владыкой Димитрием. Но делать было уже нечего. Я был тогда диаконом. Владыка Венедикт рукоположил меня во священники...

29 июня 1952 года диакон Анатолий был рукоположен в сан священника архиепископом Ивановским и Кинешемским Венедиктом (Поляковым) и был назначен настоятелем Воскресенского храма села Толпыгино Приволжского района Ивановской области. А 17 декабря 1954 года тем же архиепископом Венедиктом был пострижен в монашество с именем Амвросий и в течение двух недель служил в Крестовом храме Ивановского архиерейского дома. О владыке Венедикте архиепископ Амвросий сохранил также самые теплые воспоминания; большой писаный портрет сего святителя долгие годы висел на почетном месте в его рабочем кабинете.

С 1952 по 1964 год иеромонах Амвросий служил на сельских приходах Ивановской епархии. Этот двенадцатилетний период вместил в себя и годы относительно благоприятные для Церкви и пик хрущевских гонений (1959-1964 гг.).

В Ивановской епархии закрытие храмов продолжалось с 1961 по 1964 год. В 1961 году было закрыто 7 храмов, по 2 храма были закрыты в 1962 и 1963 году, 1 храм был закрыт в 1964 году. Таким образом, если на 1.01.61 в Ивановской епархии было 56 приходов, то на 1.01.1965 их осталось лишь 44.

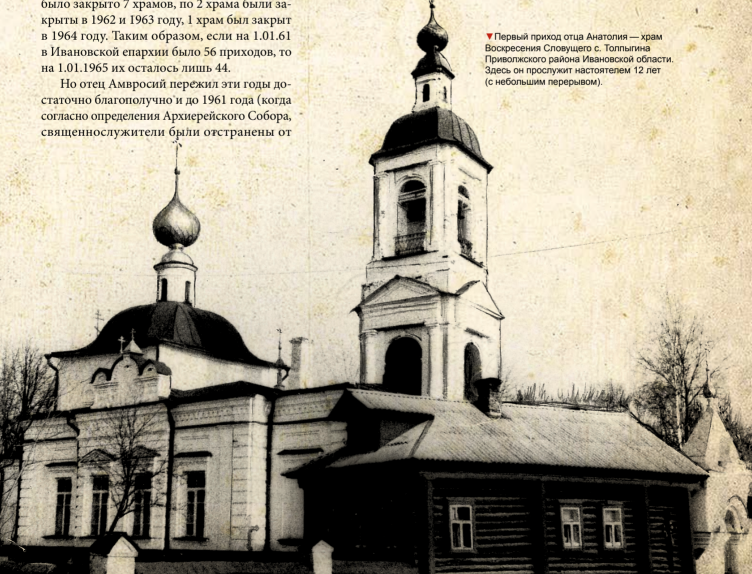
участия в финансовой деятельности приходов) ему удалось произвести в Воскресенском храме с. Толпыгино ремонтные работы и произвести позитивные перемены в составе церковного совета.

С 1952 по 1961 год иеромонах Амвросий служил в селе Толпыгино. С ноября 1961 года по май 1962 отец Амвросий был настоятелем Благовещенского храма в селе Воронцово Пучежского района Ивановской области, затем снова Воскресенского храма села Толпыгино. С марта 1956 года он последовательно был благочинным храмов Приволжского, Юрьевецкого, Кинешемского, Первого округов.

Первый храм, в котором отец Амвросий начал свое служение, был, что называется, «трудным». До его назначения в этом храме некоторое время не совершались богослужения, требовался большой ремонт. Отец Амвросий был еще молод и полон сил — ему только что исполнилось 22 года. Такой молодой священник был в то время редкостью. Не все окружающие, особенно в это атеистическое время, доброжелательно смотрели на то, что столь молодой человек избрал себе



▲ Священник Анатолий Щуров.



в жизни стезю служения Церкви, положив на алтарь Божий свою юность, как свой искренний и священный дар Господу Иисусу Христу. Было немало искушений, которые, с помощью Божией, отец Амвросий благополучно преодолел.

HATOMARIES.

...Я прошел священническую практику в соборе и был назначен на приход в село Толпыгино. Но одному ехать мне было как-то 
страшно, все было ново. И порекомендовали 
мне тогда только что возвратившуюся из 
ссылки монахиню Нину. И мы с ней поехали. Доехали до Фурманова, от Фурманова 
почему-то прошли пешком. И появились мы 
в Толпыгино.

Храм тогда весь был неухоженный, хотя сильных разрушений в нем не было. Его периодически закрывали, затем открывали вновь. Сохранился иконостас. Но реставрация, конечно, была нужна. Храм был грязный, ограда вся разваленная, на кладбище могилы неубранные, одни ямы большущие. И, помню, зашли мы в храм, сел я на лавочку и загрустил. Думаю: как же я здесь буду жить? В доме абсолютно ничего не было. Одна кровать и матрас, даже подушки не было. И, помню, я лег на кровать, укрылся своим единственным подрясником. А мать Нина устроилась на кухне: из ведерок и досок соорудила себе эдакое лежбище. А домишко плохонький был, на боку, подгнил весь. Единственное приличное место было - печка-столбяночка, которая очень хорошо нагревалась. И она нас потом выручала. А в храме трудно было.

Время было тяжелое, атеистическое. Церковный совет трудно было собрать. На бумаге они, конечно, были, но никто не исполнял своих обязанностей. Староста был из Приволжска, такой Павел Иванович. Бывало служба пройдет, он заберет все деньги и уносит их в сумке домой. Никакого учета абсолютно не велось. А ведь я числился уже настоятелем и за все это должен был отвечать. Храм требовал ухода, ремонта, а ничего этого не делалось. Сколько в храме средств – я не знал.

И как-то я выступил прямо в храме с амвона перед народом, что такое положение не может быть терпимо, нужно выбрать другого старосту. Ну, он очень обиделся тогда и оставил свои обязанности. Начали выбирать другого. Ходил тогда один старик такой, который о себе много мыслил, «многоглаголивый зело». «Ну, вот этот, – думаю, – хороший был бы староста». Этого и выбрали. Но оказалось все – то же самое. Также он средства не

NHIHO TIPEOCBREEKTBA, TIPEOCBREEKEE пархней HH ETIMCKOTA MBAHOBCKOFO M HERMSMERNE . 13 1952 0 иакону Ярославской Епархии ШУРОВУ Анатолию Павловичу Моим определением от 24-го июня 1952 года Вы, согласно прошению, назначаетесь на священническое место к Воскресенской церки села ТОЛПЫГИНА, Приволжского района, с рукоположением в сан ИЕРЕЯ в Каједральном Соборе г. Иванова за Архиерейским богослужением № го июня 1952г., о чем и дается Вам знать для точного исполне-HME. BURELLE MBAHORCKON BTAPKIER:- En cuont BIRHUR: - Attrapalin

хотел никому сдавать, также уносил все домой. Говорил: «Моя дочь, Вера Александровна, все подсчитает, сколько там денег, на что рассчитывать в ремонте». И также я ничего не знал...

Пришлось и его сменить. Тогда поставили старостой местного жителя Балябина Сергея Федоровича. Он был очень простой. И тогда собрал я церковный совет и уже всех поставил на место. Чтобы казначей учитывал деньги, чтобы счетовод работал, чтобы все были на своих местах. В течение семи лет мы все делали ремонт храма, внутренний и внешний. И я этот храм очень полюбил, всей душой своей. Деревья мы насадили. Сейчас-то они уже большие, а тогда были совсем тоненькие веточки. Ну и домик стоял в ограде. Удобств, какого-то комфорта абсолютно не было. Я смотрю, теперешние священнослужители требуют много комфорта, много удобства. Чтобы у них и ванна была, и баня. А я, помню, двенадцать лет прожил в этом селе... и никакой там бани не было и невозможно было строить. Это было кладбище; разве можно было на могилах строить баню? Приходилось мыться просто в корыте. В корыте я мылся 12 лет.

Я восстановил в этом храме богослужение, кроме литургии всегда служил бдение, что было принято тогда лишь в городских храмах. Еженедельно коленопреклонно читал в храме акафист Покрову Пресвятой Богородицы. Сформировался хор из молодежи. Были монахини – уставницы. И богослужения очень хорошо совершались. Я полюбил этот храм, его красоту и тишину и всегда с радостью

▲ Указ о назначении в храм села Толпыгино

духовной совершал богослужения. Я душой и телом прирос к этому месту...

Тогда было невидаль, что служит молодой священник. И народу ходило в храм очень много. Доходы поднялись, так что можно было ремонтировать и ограду и сам храм.

На первом своем приходе будущий архипастырь прослужил с небольшим перерывом (на служение в селе Воронцово) 12 лет. Люди привыкли к нему, он привязался к людям. Сложился хороший церковный совет. Уже тогда о. Амвросия отличали корректность и дипломатичность, какая-то особая мягкость в общении с людьми, которая позволила ему благополучно пережить хрущевские гонения 1959-1964 годов. Толпыгино эти гонения практически обошли стороной.

Во время своего приходского служения отцу Амвросию довелось познакомиться со служащим неподалеку от села Толпыгино в селе Михайловском Фурмановского района архимандритом Леонтием (Стасевичем). Это был настоящий подвижник благочестия, прозорливец. Как благочинный того округа, отец Амвросий бывал у отца Леонтия. В то время молодого благочинного мучила боль в печени, от которой он уже и не чаял избавиться. Архимандрит Леонтий в одной из бесед как бы невзначай оказал ему: «Многие сейчас жалуются на печень, а проживут долго». И вскоре все болезненные симптомы прошли...

Тот же отец Леонтий, хотя и несколько завуалировано, подтвердил пророчество, услышанное отцом Амвросием в день его посвящения во чтеца. Приезжавших к нему священников старец посылал благословиться у отца Амвросия. Это вызывало тогда недоумение: ведь священников благословляет епископ. Так архимандрит Леонтий засвидетельствовал о предстоящем благочинному нелегком архиерейском служении.

Еще будучи на приходе, отец Амвросий стремился всегда помогать молодым людям, желающим избрать себе в жизни путь церковного сложения. Среди тех, кому он помог, был один из его будущих помощников - протоиерей Николай Винокуров. До службы в армии он год проучился в Киевской семинарии, но после окончания службы решил перевестись в Московскую. Написал прошение, послал документы, ему пришла телеграмма – вызов во 2 класс семинарии. А это был 1962 год, пик хрущевских гонений, когда всеми силами органы советской власти препятствовали людям в их желании служить Церкви, в том числе с желающими поступать в духовную школу проводили «проработку», в которой могли

быть задействованы кроме уполномоченного местные партийные органы, исполком, КГБ, военкомат и милиция. Естественно, что под таким давлением многие ломались и забирали из семинарии прошение о поступлении. Кроме того, в духовных школах по указанию советских органов власти были установлены очень жесткие сроки приема. Поэтому упрямого кандидата в воспитанники духовной семинарии достаточно было задержать под каким-то предлогом.

Под разными нелепыми предлогами был задержан работниками военкомата и Николай Винокуров. Сам он вспоминал об этом так: «... На две недели я опоздал и думаю: что теперь делать? Мой дядя, отец Никодим был тогда еще жив, он мне и говорит: «Съезди к отцу Амвросию». Я приехал к нему в Толпыгино, говорю: «Отец Амвросий, вот мне пришел вызов в семинарию, а я поехать не могу, у меня военный билет забрали. Может быть Вы сможете мне как-то помочь?» Он говорит: «Ну,

▼ Справка о регистрации уполномоченным Совета по делам религий

C II P A B K A
O PETUUTPAUMM AND AOBERCTBA.

Настояцая справка дана гр-ну Д V Р О В У АНАТОЛИВ ПАВЛОВИЧУ

провивающему в с.Толичтино.Приволженого разона, Ивановскої области в том, что си, по проверке документов ") " МОЛО 1952г. Уполномочением Совета по делам гусской православной перкви при Совете Министров СССР по Ивановской области, з в р е г и с т р и р о в в и в кочестве СВЯДЕННИКА приходовой общини Воскресенской православной церкви находящемся в селе Толингине, Приволиского р-на, Ивановской области, с правом совершения в указанной церкви церковных служб и церковных треб на дому у верующих по их пригламению,

В случае оставления гр-ном Щ У Р 0 В М А.П. службы в данном приходе, справие должна быть возвращена Уполномоченному Солета.

од в 1952г.

31/41) 1919

#### Особенности приходского управления в результате приходской реформы

В результате реформы приходского управления сложилась ненормальная ситуация, когда настоятели приходов, лишившиеся всякой возможности вмешательства в хозяйственные дела общин, оказались в положении наемных лиц у церковного совета (исполнительного органа общины) состоявшего из мирян, причем зачастую далеко не религиозных.

Власть же епархиального архиерея над приходами минимизировалась до такой степени, что после снятия с регистрации назначенного им настоятеля, приходы становились подведомственны только государственному регистрирующему органу. Архиерей, подписывая указ о назначении священнослужителя, должен был согласовывать его не только с уполномоченным, но и с исполнительным органом прихода.

▼ В нижнем ряду справа налево: иеромонах Амвросий (Щуров), архимандрит Леонтий (Стасевич), архиепископ Венедикт (Поляков)

хорошо, я съезжу с тобой в Троице-Сергиеву лавру, у меня там еще знакомые остались, преподаватели, у которых я учился, ректор протоиерей Константин Ружицкий, инспектор отец Питирим (Нечаев) (впоследствии митрополит Волоколамский). Вот приехали мы с ним в лавру. Пошли к отцу Питириму, он тогда был еще архимандрит. Он сказал отцу Амвросию: «Хорошо, что Вы позаботились об этом молодом человеке». Ну, мы и с отцом ректором поговорили, и стал я учиться во 2 классе. Отец Амвросий всегда готов был помочь реально человеку, за это я глубоко ему благодарен».

# БЛАГОЧИННЫЙ

официально уполномоченное должностное лицо из числа представителей православного духовенства, возглавляющее благочиннический округ (благочиние), надзирающее за окружными храмами и духовенством.

## **МОНАШЕСТВО**

образ жизни православных христиан, полностью посвятивших себя занятию молитвой, аскетическим подвигам.



Luspour.

Архиепископ Венедикт (Поляков Владимир Георгиевич) родился в Кишиневе 15 июля 1884 года в семье иконостасного мастера. Среднее богословское образование он получил в духовном училище и в духовной семинарии в Кишиневе (1894-1905).

В ноябре 1905 года он был рукоположен в сан диакона, затем в сан священника и назначен настоятелем церкви в с. Баламутовка. В 1910 году о. Владимир поступил в Киевскую духовную академию, которую закончил в 1914 году со степенью кандидата богословия. Служил священником до февраля 1947 года, когда вышедший из среды белого духовенства пастырь был призван к епископству и по пострижении в монашество с именем Венедикт был хиротонисан во епископа Кишиневского и Молдавского. Архиерейскую хиротонию его возглавил Святейший Патриарх Алексий. В Кишиневской епархии епископ Венедикт прослужил до июля 1948 года, а затем определением Святейшего Патриарха и Священного Синода назначен на Ивановскую кафедру, где был возведен в сан архиепископа.

В Ивановской епархии служил с 1948 по 1956 год. В 1956 году он был переведен в Житомирскую епархию, а в 1958 году, по личному прошению, ввиду болезни, был уволен на покой. Последние годы прожил в Кишиневе в кругу родных. 6 декабря 1963 года архиепископ Венедикт скончался.

Архимандрит Леонтий (Стасевич), исповедник; день памяти 28 января (9 февраля по новому стилю); (в миру - Стасевич Лев Фомич) родился в 1884 году в Польше, в семье благочестивых крестьян. В 1910 году он ушел в монастырь, а в 1911 году принял монашеский постриг с именем Леонтий. В 1914 году по причине начала войны, братия монастыря была эвакуирована в глубину России. Леонтия определили в Московский Богоявленский монастырь. Во время пребывания в Москве он, в 1916 году, закончил Духовное училище и был рукоположен во иеродиаконы, а затем иеромонаха. В 1919 году закончил духовную семинарию. В 1922 году Патриарх Тихон назначил его наместником Суздальского Спасо-Евфимьего мужского монастыря, с возведением в сан архимандрита. После закрытия в 1923 году монастыря отец Леонтий служил в других суздальских храмах. В 1930 году архимандрит Леонтий был арестован и приговорён к трём годам лагерей. В 1933 году он возвращается из лагеря и продолжает своё пастырское служение в деревне Бородино Ивановской промышленной области. В 1935

году его вновь арестовали по той же причине, в 1936 - году вновь приговорили к трём годам лагерей. В лагере о. Леонтия неоднократно пытались заставить отречься от Бога. Издевались над ним, но от Бога отречься не смогли заставить. В 1938 году он вышел из тюрьмы, но вплоть до 1947 года не имел прихода. В 1947 году его назначают настоятелем храма в селе Воронцово. В 1950 году о. Леонтия арестовали в третий раз. В 1955 году о. Леонтий был освобождён из заключения по амнистии. Теперь он продолжил своё служение в селе Михайловском Фурмановского района. Паства очень любила его, но было много и недоброжелателей писавших жалобы в епархиальное управление и властям. На некоторое время отца Леонтия даже переводили на другой приход. 9 февраля 1972 года старец скончался. Отпевание его совершил архимандрит Амвросий (впоследствии архиепископ Иваново-Вознесенский и Кинешемский). Общецерковное почитание архимандрита Леонтия установлено Архиерейским Собором 2000 года.

Протоиерей Николай Винокуров (1939-2001) из православной крестьянской семьи; окончил 7 классов, после чего в 1957 году поступил в Киевскую духовную семинарию. По окончании первого класса семинарии, в 1958 году был призван на военную службу, которую проходил до 4 декабря 1961 года. После военной службы – год работы псаломщиком в сельском храме, поступление в Московскую духовную семинарию, а после ее окончания - в Московскую духовную академию. В 1965 году Николай был рукоположен в сан диакона, в целибате. На третьем курсе МДА, 7 апреля 1967 года был рукоположен в сан священника. 17 июня 1969 года окончил Московскую духовную академию со степенью кандидата богословия. Все годы своего пастырского служения священник Николай Винокуров проходил в Преображенском кафедральном соборе города Иванова, в том числе с 1977 года по 5 марта 1992 года был его настоятелем. С 9 июля 1980 по 15 июля 1993 года являлся секретарем Ивановского епархиального управления. На протяжении многих лет был ближайшим помощником владыки Амвросия. Пользовался большой любовью православного народа, которая сохранилась и по его кончине. В 2017 и 2019 годах по инициативе депутата Государственной Думы ФС РФ В.В. Иванова вышли два издания книги «Образ верным. Памяти протоиерея Николая Винокурова».



# СОБОРНЫЙ НАСТОЯТЕЛЬ

Кафедральный собор — это особое место, где настоятелю приходится нелегко. Уже тогда проявились и духовные дарования будущего владыки: исподволь, мягко и ненавязчиво он открывал приходившим к нему за духовным советом волю Божию об их жизненном пути. Не случайно, что в Ивановской епархии было шесть кандидатов богословия, а когда пришло время, по причине болезни Владыки Иова, поставить нового архиерея на Ивановскую кафедру, то предпочтен им был человек, имеющий лишь семинарское образование.

...Когда в 1964 году на Ивановскую кафедру был назначен митрополит Антоний (Кротевич), он вызвал отца Амвросия и приказал в течение трех дней перебраться в Иваново, чтобы продолжить свое служение в кафедральном соборе. Прихожане села Толпыгино настолько любили своего пастыря, что могли этому препятствовать. Во избежание волнений митрополит запретил ему прощаться с народом. Как и подобает монаху отец Амвросий смиренно подчинился архиерейскому указу, хотя и тяжело было покидать ставшее родным Толпыгино. Нашел квартиру в городе и тихонько перебрался. Поначалу было очень трудно: настолько привык к сельской

тишине, что готов был перебраться в какой угодно дальний приход, только бы не оставаться в городе. Священническое служение в Преображенском кафедральном соборе г. Иваново – новая страница в судьбе архиепископа Амвросия.

...Времена менялись. На Ивановскую кафедру был переведен митрополит Антоний (Кротевич). Его знали во всей Церкви. Это был очень крутой святитель; ему невозможно было ничем противоречить. Помню, я долго не являлся к нему на прием, потому что его все боялись; в том числе, и я боялся показываться ему на глаза. Но все-таки он меня потом вызвал. Вызвал и больше он меня уже не оставил в покое. Он то и дело вызывал меня в епархиальное управление. То он заставлял меня подписывать антиминсы, то сделал членом Епархиального Совета. А потом приказал мне перейти в Иваново.

...Было очень тяжело расставаться с приходом. Я прослужил там 12 лет, но в 3 дня должен был собраться, и не устраивать никаких прощаний, потому что все это было сенсацией и могло быть не в мою пользу: время было очень тяжелое. Народ расплачется, заволнуется. А любые волнения тогда были для Церкви опасны, следовало их избежать.

И я приехал после его указаний в Толпыгино. В алтаре, помню, поплакал, потому что жаль было расставаться с храмом, который я любил всей душой. Собрался в 3 дня и приехал в Иваново. Хорошей квартиры здесь тоже не было. На улице Лежневской улице нашлась примитивная маленькая комнатка, в ней и пришлось жить.

Я все время хотел перевестись из собора обратно в село, потому что я привык к тишине, она очень соответствовала моему монашескому духу. Владыка митрополит

▼ С митрополитом Антонием (Кротевичем)



Luspoeni.

прекрасно знал мои мысли, но не отпускал. Он все хотел перевестись в Тулу. И через председателя Совета по делам религий при Совмине СССР Куроедова он тогда все же добился перевода в Тулу. И вот когда он уезжал от нас, мы его провожали. Владыка всплакнул немножко. Но удивительно, что, уезжая, он погрозил мне пальцем и сказал: «Не уходи из собора!» С этими словами он сел в машину,

▼ Документы за подписями митрополита Антония и епископа Поликарпа, связанные со служением отца Амвросия в Преображенском соборе





Janua 3

закрыл дверь и уехал... Ну, я конечно, в соборе привык. У меня не было обособленности. Я полюбил братию собора, священнослужителей, и они меня как-то приняли. После владыки Антония на Ивановскую кафедру приехал владыка Поликарп. Положение в соборе тогда не было легким. Церковный совет был совсем нецерковным. Был, например, такой знаменитый староста – Гайдук, который ходил, как жандарм по ограде. Собор тогда был один на весь город, служили только пять священников. Были среди них и маститые протоиереи, а я, хотя и был уже архимандрит, но считал себя слишком молодым. А владыка Поликарп захотел, чтобы я стал настоятелем собора.

Противоречить владыке я не смог. Помню, он тогда обнял меня прямо в алтаре Собора и при всех объявил настоятелем. Настоятельство мое на первых порах было очень тяжелое, потому что и церковный совет и старые протоиереи смотрели на меня очень недружелюбно. Но пришлось мне все же это послушание нести.

После владыки Поликарпа на Ивановскую кафедру был назначен архиепископ Феодосии (Погорский). При нем много было волнений. Это был своеобразный человек. Он не считался с обстановкой, стремился быть во главе всего, хотел, чтобы церковные советы ему подчинялись, а в то время это было недостижимо. Его невзлюбили. Вся его борьба с церковными советами была непродуманная и достаточно пустая, потому что он не оценил обстановки и только разволновал народ. Да так раскачал он народ, что не молитва была в соборе, а одно озлобление. Вечером, после всенощного бдения, собирались группы: «Кто против? Кто за?» Кричали так громко, будто в ограде пожар. Больно было смотреть на эту картину. Но что я мог сказать? Ведь он был архиереем, хотя и вел себя слишком опрометчиво. Настоятельство при нем было мученичество сплошное. Владыка Феодосий невзлюбил церковный совет и регента, а мне приходилось и с ним и с ними общаться. Быть между несколькими огнями очень сложно.

Неоднократно архимандрит Амвросий обращался к архиепископу Феодосию с прошениями, в том числе и письменными, об освобождения его от послушания настоятеля собора. В них он в частности отмечал, что никогда не стремился занять настоятельское место, указ принял ради монашеского послушания. Почетное место настоятеля кафедрального собора он готов был обменять на служение в любом сельском приходе. Но не было воли Божией, чтобы отец Амвросий ушел из собора. Несмотря на придирчивое

отношение архиепископа Феодосия к настоятелю, из собора он его не убрал...

Но эти тягостные времена для меня все же прошли. Владыка Феодосий был переведен в Уфу, а вместо него был назначен архиепископ Иов (Кресович). Это замечательный святитель был. Очень простой души, очень добрый и, конечно, душа моя как-то полюбила его. Но недолго он у нас был: возраст и здоровье взяли свое...

При всех этих архиереях отец Амвросий пребывал на должности настоятеля Преображенского кафедрального собора г. Иваново. Кафедральный собор – это особое место, где настоятелю приходится нелегко. Как правило, в месте постоянного служения епископа собирается коллектив священнослужителей с непростыми характерами. Постоянное служение с архиереем позволяет некоторым из них думать, что они могут не считаться с настоятелем собора.

Архиепископ Амвросии вспоминает, что когда он был в Ярославле (время, предшествовавшее его диаконской хиротонии), то его очень восхищало умение будущего митрополита Никодима обходиться с соборным духовенством так, что все эти капризные священнослужители делали то, что было нужно тогда еще иеромонаху Никодиму, и при этом не чувствовали себя обиженными.

Этот урок не прошел бесследно: владыка Амвросий усвоил уроки мудрой духовной дипломатии, даже будучи еще просто приходским священником.

Но дипломатия, которая не имеет своей опорой любви, ничего не стоит, она превращается просто в ее суррогат. А архиепископ Амвросий пользовался всегда заслуженной любовью паствы и пользуется ею сейчас, именно в силу того, что каждый приходящий к нему всегда чувствует, что за вежливой улыбкой стоит подлинное участие, что слова сострадания, утешения не фальшивы.

Уже тогда проявились и духовные дарования будущего владыки: исподволь, мягко и ненавязчиво он открывал приходившим к нему за духовным советом волю Божию об их жизненном пути. Протоиерей Николай Винокуров вспоминает: «...Помню, я в семинарии очень устал учиться, все-таки четыре года проучился, а здоровье было слабое. И захотелось мне из семинарии пойти прямо на приходское служение. А о. Амвросий мне говорит: «Коля, поучись годочек, а там видно будет». Ну, я проучился I курс, вроде ничего, втянулся. Он говорит: «Ну, еще годочек». А там чего остается? – один четвертый курс. Ну, я думаю,

закончу, может пригодится. И, действительно, учеба очень мне пригодилась в жизни. И вот так, как-то немного исподволь, владыка показал мне волю Божию о моем жизненном пути. Я очень ему за это благодарен».

Не случайно, что в Ивановской епархии было шесть кандидатов богословия, а когда пришло время, по причине болезни владыки Иова, поставить нового архиерея на Ивановскую кафедру, то предпочтен им был человек, имеющий лишь семинарское образование...

...И тогда секретарь епархиального управления — протоиерей Николай Демьянович и сам владыка Иов стали тянуть меня, чтобы я был здесь епископом. Я очень не соглашался. Святительское служение меня страшило. Владыка Иов тогда очень ослаб, его немного парализовало. А я буквально умолял его, говорил: «Владыка, побудьте. Мы все сделаем здесь, только бы Вы у нас были». Но владыке с каждым днем становилось все хуже и хуже. Он слабел, а затем его парализовало. И пришлось его отсюда проводить к родственникам...

А между тем владыка и отец Николай отправили на меня характеристику и представление в Патриархию. И потом пришел мне указ – быть здесь епископом...



▲ Монахиня Екатерина (Подмарева) в 1977-2000 гг. – секретарь-машинистка, в 2000-2006 гг. – зав. канцелярией Ивановского епархиального управления

## «В главном – любви к Богу и людям – он совсем не изменился»

При советской власти он в большем напряжении находился; ему более сложно все давалось. Ведь когда времена изменились, владыка сам мог все решить, а когда были уполномоченные, комиссии при райисполкомах, – принятие решений не было в его власти. Приходилось делать, как скажут. Но в главном – любви к Богу и людям – он совсем не изменился.

Он ведь побыл настоятелем и на сельском приходе, и в кафедральном соборе, поэтому очень хорошо понимал священников, жалел их. Помню, как его в собор митрополит Антоний перевел. Это было очень сложное время, как лично для него, так и в целом для Церкви в России. Только что закончились антицерковные репрессии, проведенные по инициативе Н.С. Хрущева. А потом епископ Поликарп утвердил его настоятелем собора, это все рядом было по времени. И отец Амвросий тогда был между нескольких «огней» - уполномоченный, архиерей, церковный совет. Особенно при архиепископе Феодосии ему сложно было настоятелем кафедрального собора служить.

В то время для кафедрального собора выбирали лучших. А митрополит Антоний очень хорошо знал характеры священников. Отец Амвросий был видный, дипломатичный; он был монах, что в то время – редкость. Митрополит ему тогда сказал: «Ты мне сын, а я тебе отец! Встанешь на это место и будешь служить». А вместо него в Толпыгино мой брат поехал, отец Александр. Будущий владыка очень жалел свой старый приход, в соборе ему долго не нравилось, очень сложно привыкал к бойкому шумному месту.

Была еще в соборе группа прихожан, которые очень ему жизнь портили. Такие всегда были, но особенно это проявилось при архиепископе Феодосии. Они внешне

#### Преображенский кафедральный собор г. Иваново

– возводили четыре года и освятили в конце августа 1893 г. Ктитором дорогостоящего строительства стал богатый ивановский фабрикант М.Н. Гарелин - владелец большой текстильной мануфактуры. А проект храма подготовил известный архитектор А.С. Каминский. В начале

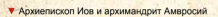
30-х годов прошлого века вокруг храма было много конфликтов, вызванных тем, что пользоваться этой церковью власти разрешили сразу двум приходским общинам – традиционной и общине обновленцев. Чтобы ситуация не усугублялась, в 1940 году местная власть закрыла храм для верующих и уничтожила его внутреннее убранство. После этого в областном центре не осталось ни одной действующей церкви. Так продолжалось почти пять лет. В 1944 году горожане обратились к государству с просьбой открыть храм, и церковные службы в нем возобновились. Однако, сделано это было не сразу, а только в январе 1945 года, так как помещения церкви находились в крайне запущенном состоянии. С 1946 по 2014 год Преображенский храм имел статус кафедрального собора.

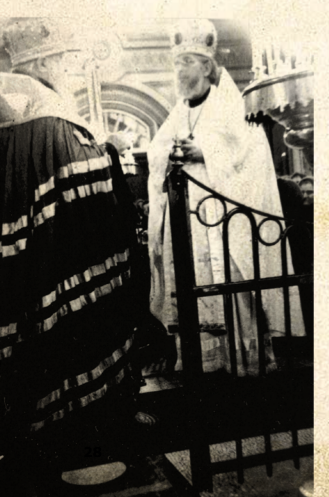




себя такими праведниками ставили, что «защищают владыку». Говорили, что во всем виноват настоятель – отец Амвросий. Многие прихожане собора того времени полубезумные были, но очень активные при этом. В прямом смысле ведь его били... Конечно, все это тяжело далось. А потом, с приходом владыки Иова, ситуация стала успокаиваться.

Помню, когда он только стал архиереем, какой он благодатный был, лицо его прямо светилось. Он так тихо, благородно разговаривал. В первое время у него были порывы, что нужно всем вместе обедать с сотрудниками канцелярии. Но секретарь епархиального управления протоиерей Николай Демьянович сказал, что это ни к чему, здесь так никогда не было заведено. Ко мне владыка сначала осторожно относился: я ведь еще при архиепископе Феодосии работала, а у него много мрачных воспоминаний с тем временем было связано. Но я прямо ему сказала, что лично против него никогда ничего не делала; он поверил и всегда нам очень легко вместе работалось.





## **НАСТОЯТЕЛЬ**

во главе каждого прихода стоит настоятель храма, назначаемый епархиальным архиереем для духовного руководства верующими и управления причтом и приходом. В своей деятельности настоятель подотчетен епархиальному архиерею.

Архиепископ Иов (Кресович) (1898-1977) родился на Волыни в семье священника. Окончил духовную семинарию. В 1923 году посвящен в сан священника. Пастырское служение проходил в приходах Волынской епархии. В 1942 году овдовел и в том же году в Почаевской Лавре принял монашеский постриг и 24 июля 1942 года был хиротонисан митрополитом Волынским и Кременецким Алексием (Громадским) в епископа Ковельского, викария Волынской епархии. С 1943 года – епископ Кременецкий и Дубенский. С 1945 года – епископ Измаильский, в 1947 году епископ Лысковский. В 1950 году – епископ Великолукский и Торопецкий. С 1953 года епископ Чебоксарский и Чувашский. С 1956 года - архиепископ Казанский и Чистопольский, в 1967 году – архиепископ Уфимский и Стерлитамакский. С 1973 года – архиепископ Ивановский и Кинешемский.

Архиепископ Иов пострадал во время хрущевских гонений на Церковь. В 1960 году он был осужден на три года заключения за то, что активно пытался противодействовать закрытию церквей в епархии. «Он разъезжал по селам и призывал паству твердо стоять за свои храмы». Архиепископ Иов был обвинен в неуплате налогов и сокрытии доходов. В беседе с архиепископом Брюссельским Василием Кривошеиным, состоявшейся в июле 1960 года, митрополит Николай (Ярушевич) объяснял: «Согласно с установившимися порядками архиереи платят налоги со своего жалованья. Кроме того, они получают на представительство (куда часто входит содержание машины, секретаря, поездки и т. д.). Эти суммы налогам не облагаются и в инспекцию не заявляются. А вот к архиепископу Иову придрались, что он эти суммы на представительство скрывал, налогов с них не платил. Но даже в таких случаях, когда кто-нибудь скрывает доходы и не платит налогов, за это не сажают сразу в тюрьму, но предлагают уплатить недостающий налог и только в случае отказа могут подвергнуть наказанию. Архиепископ Иов предложил все уплатить, что с него требуют. Тем не менее его приговорили к трем годам».

Выйдя на покой, архиепископ Иов поселился у своих детей во Львове. Его жизнь там не была долгой: уже 4 декабря 1977 года, в воскресенье, он отошел в вечность.

# АРХИЕРЕЙСКАЯ ХИРОТОНИЯ

18 октября 1977 года в день памяти Святителей Московских Петра, Алексия, Ионы, Филиппа и Ермогена за Божественной Литургией в Богоявленском патриаршем соборе состоялась архиерейская хиротония архимандрита Амвросия.

Постановлением Святейшего Патриарха и Священного Синода от 6-го октября 1977 года было определено: Преосвященного архиепископа Ивановского и Кинешемского Иова, согласно прошению, уволить на покой с назначением пенсии. Тем же постановлением Священного Синода было определено: епископом Ивановским и Кинешемским быть настоятелю Преображенского кафедрального собора г. Иваново архимандриту Амвросию (Щурову).

16 октября архимандрит Амвросий с сопровождающими его лицами отправился в Москву для принятия епископской хиротонии

...Все это было очень трепетно. Никогда в жизни у меня не было таких переживаний, как перед принятием сана епископа. Монашеский постриг, рукоположение в диакона, священника, поставление в игумена и архимандрита – все это было с этим несравнимо. Душа моя страшно трепетала. Я просто ночи не спал...

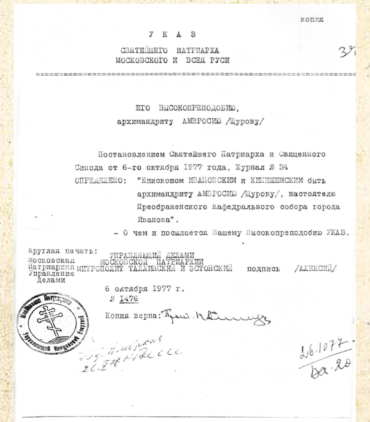
Днем 17 октября в белом зале Московской Патриархии было совершено наречение архимандрита Амвросия во епископа «богоспасаемого града Иваново». Чин наречения возглавил митрополит Таллиннский и Эстонский Алексий (впоследствии Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II) при участии архиепископа Калужского и Боровского Никона, архиепископа Волоколамского Питирима и епископа Рязанского и Касимовского Симона.

18 октября 1977 года в день памяти Святителей Московских Петра, Алексия, Ионы, Филиппа и Ермогена за Божественной Литургией в Богоявленском патриаршем соборе хиротонию архимандрита Амвросия совершили митрополит Таллиннский и Эстонский Алексий, архиепископ Калужский и Боровский Никон, архиепископ Волоколамский Питирим, архиепископ Дмитровский Владимир, епископ Звенигородский Анатолий и епископ Рязанский и Касимовский Симон. В сослужении вместе с московским духовенством приняли участие и представители Ивановской епархии - секретарь епархиального управления протоиерей Николай Демьянович и соборный протоиерей Николай Винокуров. В храме за литургией присутствовали также представители от мирян Ивановской епархии.

Владыка вспоминает интересный случай, который произошел с ним в Москве, куда он приехал на свою архиерейскую хиротонию. Во время всенощной к нему подошли люди и сказали: «Вас вызывает какой-то старец». Владыка был чрезвычайно удивлен, потому что в Москве практически никого не знал. Вообще, выдвижение на епископскую кафедру архимандрита Амвросия произошло волею судеб Божиих. Он не обладал никакими связями, не имел в Москве знакомых архиереев. И когда будущий епископ вышел на зов таинственного старца, то этим старцем оказался ни кто иной, как иеросхимонах Сампсон (Сиверс). Он посмотрел внимательно и пристально в глаза будущему архиерею и сказал: «Избранник Божий». Больше ничего не было произнесено, только эти слова...

...После окончания Литургии, за которой состоялась архиерейская хиротония

▼ Копия Указа об избрании архимандрита Амвросия (Щурова) епископом Иваново-Вознесенским и Кинешемским





▲ Архиерейская хиротония епископа Амвросия (Щурова)

архимандрита Амвросия, митрополит Алексий обратился к новопоставленному епископу со словами напутствия на предстоящий подвиг служения. Вручая ему жезл, символ епископской власти, митрополит отметил, что жезл этот был специально доставлен из Иванова и вручается ему в знак преемственности по Ивановской кафедре. Владыка Амвросий стал первым епископом Ивановской епархии, рукоположенным из числа ее духовенства.

## Слова enuckona Амвросия, оказанные им в день его архиерейской хиротонии:

...Предстоя перед Богом, перед Вами, совершители тайн Божиих, сознаю свою немощь и недостоинство перед принятием нового жребия для служения Церкви Христовой. ... Что могу ответить вам, прозорливо духовным опытом провидящим мою немощную, но верующую всецело уповающую на Господа душу?

Глубокочтимые Архипастыри, прежде времени не буду словами перечислять перед

#### НАРЕЧЕНИЕ ВО ЕПИСКОПА

чин в Православной Церкви, совершаемый над клириком, избранным в архиереи, предшествующий архиерейской хиротонии.

вами добрые намерения и обещания, которые душою своею искренно желаю исполнить.

Скажу вам смиренно и искренно помонашески, как отвечает новоначальный инок на вопросы постригающего: «Ей, Богу содействующую». При помощи Божией надеюсь и я недостойный, в меру сил, водительством Святого Духа подъять и понести крест епископского служения, возлагаемый на мои слабые человеческие рамена.

Ощущаю душой, что много нужно бы иметь духовных качеств для столь высокого служения. При этом душа моя взором своим уповательно обращается к примерам, как Новозаветной, так и Ветхозаветной Церкви, а именно на избрание пророка Божия Моисея.

Когда Господь призвал Моисея на служение Себе, то Моисей усомнился в своих силах, стал малодушествовать и сказал Богу: «Кто я, чтобы идти к фараону, царю египетскому?» (Исх. 3, 11). Но Бог сказал ему: «Я буду с тобою» (Исх. 3, 12). И в Новом Завете Господь обещал быть неотступно с теми, кто верен Ему и сказал: «Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28, 20).

Взирая на великих столпов веры Ветхого и Нового Завета и сознавая в душе своей, что сам я не стремился к архиерейской чести, к этой «великой и опасной высоте», верю и надеюсь, что и мне, недостойному, будет «помощь от Господа, сотворившего небо и землю» (Пс. 120, 2).

Последующие после хиротонии дни 19 и 20 октября были посвящены официальным визитам: Патриарху Пимену, который только что вернулся в Москву из заграничной по-

▼ Наречение во епископа



ездки, и в Совет по делам религий при Совете Министров СССР.

...Ивановцы очень тепло встретили своего нового архипастыря. Первая встреча произошла на границе Владимирской и Ивановской областей, куда прибыли представители от духовенства, и исполнительного органа собора, чтобы уже на первой пяди Ивановской земли тепло приветствовать своего владыку. Вторая встреча ждала владыку в г. Иваново у входа в дом епархиального управления, где ему, как новому хозяину были поднесены традиционные хлеб-соль и букет живых цветов. В самом же помещении архиерейского дома был совершен краткий благодарственный молебен о благополучном возвращении путешествующих в родную епархию.

Но самой трогательной и сердечной была встреча владыки со своей паствой в кафедральном соборе г. Иванова, настоятелем которого он был до своей архиерейской хиротонии. Со словом приветствия от духовенства и верующих обратился к владыке протоиерей Николай Демьянович. В нем он отметил, что после постигшей Ивановскую епархию скорби, в связи с болезнью и уходом на покой владыки Иова, после кратковременного периода сиротства, «Господь послал нам великую радость в назначении достойнейшего преемника в лице владыки Амвросия, которого мы все давно знаем, как доброго пастыря и сопастыря, готового душу свою положить за други своя, и которого ныне мы зрим в нашем соборном храме на кафедре архиерейской».

Эта впечатляющая встреча глубоко тронула сердца всего присутствовавшего в храме верующего народа, вызвав на глазах у многих слезы умиления. На следующий день после Божественной Литургии епископом Амвросием и сослужащим ему духовенством собора совершен был благодарственный молебен.

### хиротония

таинство священства; возведение в сан епископа, священника или диакона, совершаемое в храме во время Божественной Литургии



Вручение епископу Амвросию архиерейского жезла

Протоиерей Николай Демьянович (1908-1980) родился в крестьянской семье в Белоруссии. В 1931 году окончил Виленскую духовную семинарию, в 1933 году окончил богословский факультет Варшавского университета, с 1937 года магистр богословия. В 1932 году рукоположен в сан священника. Служил в Белоруссии, Прибалтике, Чувашии. В 1967 году окончил экстерном Московскую духовную академию со степенью кандидата богословия. В 1970 году защитил магистерскую диссертацию в Московской духовной академии. С 1973 по 1980 год – секретарь Ивановского епархиального управления.



◀ Епископ Амвросий с духовенством Преображенского кафедрального собора. Второй слева — протоиерей Николай Демьянович

# **АРХИЕРЕЙ**

Церковь и государство разделяла тогда стена, казавшаяся непреодолимой. В этих непростых условиях и начал владыка Амвросий свое архипастырское служение.

Но что же происходило в эти дни в душе новопоставленного архиерея, который был центральной фигурой всех этих событий?

...Вот этот епархиальный дом, в котором я сейчас живу, первое время казался мне очень пустым. Я никак не мог к нему привыкнуть. Первые годы епископства были очень сложными. Требовалось ко всему привыкать. Ну, конечно, Ивановская епархия была мне знакома. Но ведь положение епископа – положение совсем иное...

В 1977 году всех приходов в Ивановской епархии и действующих в них храмов насчитывалось 44. Священников служило 54, диаконов – 9, псаломщиков – 18. Не было ни одного монастыря, ни одной воскресной школы, не говоря уже об общеобразовательной православной или духовном училище.

Церковь и государство разделяла тогда стена, казавшаяся непреодолимой. В этих непростых условиях и начал владыка Амвросий свое архипастырское служение.

Как-то активизировать церковную деятельность в те годы, тем более на родине первых советов, было просто невозможно. Мощная энергия архиепископа Феодосия (Погорского), например, выражалась в огромных размеров (до 10 страниц) письмах к уполномоченному, церковным советам, настоятелям, которые, как правило, ни к чему не приводили. Более того: излишняя активность архиерея могла в то время только озлобить советские властные структуры и, например, в ответ на ходатайство об открытии в г. Иванове второго храма могло последовать закрытие и единственного кафедрального собора. Необходимо было ждать, терпеливо, ждать свыше 10 лет, когда изменятся церковно-государственные отношения в стране и станет возможным возрождение Церкви.

Пока же необходимым являлось сохранить в целости ту структуру епархии, которая имелась на 1977 год, заполнить вакантные места, наладить добрые отношения с власть предержащими, отечески наставлять духовенство и мирян. Все это владыкой Амвросием было сделано. Его наставления о пастырстве, с которыми он обращался к священнослужителям на епархиальных со-

браниях проникнуты глубоким духовным смыслом.

...Священнику нельзя привыкать служить. Привыкать, то есть служить по привычке, свободно, безбоязненно, бессмысленно, бездушно. Ничто из богослужения, из семи таинств и из священных церковных обрядов не должно считаться маловажным и незначительным. Все, что связано с призыванием святого имени Божия, все имеет значение святости и требует должного благоговейного отношения.

...Священнослужитель должен быть всегда молитвенно настроенным. Пастырь без молитвы – «это безводное облако, носимое ветром», – говорит апостол (Иуд. 1; 12), как оно не производит ничего доброго, а только препятствует благодетельному влиянию солнца на землю, так пастырь не произрастит добрых зерен в душах пасомых, если не будет непрестанной молитвой испрашивать помощи Божией в своем делании.

...Любовь к пастве, доходящая до готовности пожертвовать собой, необходима истинному пастырю. Если жива в нем эта любовь, значит пастырь продолжатель дела Христова. Его не страшит любое послушание, самый отдаленный и бедный приход. Он идет на него, повинуясь воле Божией для пользы Церкви.

...Священна должна быть любовь пастыря к своему народу и Родине. Как верный сын Церкви и Отечества, пастырь должен всемерно содействовать славе и процветанию своего Отечества, воспитывать свою паству в духе благословенного патриотизма, самоотверженного труда и честного исполнения гражданского долга.

Помимо сугубо духовного, наставления владыки Амвросия несут и церковно-практический смысл: в частности призывают священнослужителей, проходящих свое служение на бедных приходах (а таких в Ивановской епархии было большинство) терпеливо, с любовью к Богу и ближним нести свой крест. Присущ наставлениям владыки Амвросия и дух патриотизма, любви к Родине. Помимо посланий и обращений ко всем верующим, ко всему духовенству, владыка обращался и с индивидуальными духовными наставления-

Auspoeine.

ми. Одному священнику, желающему принять монашеский постриг, он писал:

...Мое послание Вас, наверное, огорчит. Но мне желательно, чтобы Вы, чадо мое, прочитали его внимательно и проверили себя. Помните, отец N, как сами об этом говорили, вглядываетесь в каждого человека, испытующе, лепите человеку в глаза гадости, в то же время наблюдаете, какое впечатление произвели на человека Ваши слова, люди же за Вами тоже наблюдают и делают себе о Вас соответствующие выводы.

В былые времена в монастырях, прежде чем постричь человека в иночество, испытывали его долгое время, способен ли он понести этот великий образ. Кроток ли он, смиренен ли он, это все принималось во внимание. А Вы, отец N, приходите к постригу с внутренним превозношением себя, как человека умного, начитанного, хитрого, проницательного. Это, уверяю Вас, не качества для монаха. Глубина смирения, сознания своей греховности, желание чистой нравственной жизни, искать недостатки в себе самом, а не искать их в других. Вот образ инока. Себя ни во что вменять. Господь гордым противится, смиренным же дает благодать.

Священник этот внял наставлению владыки и впоследствии стал игуменом.

Непросто было выстраивать отношения с государственной властью. В первый период служения владыки Амвросия его отношения с ее представителями ограничивались взаимодействием с уполномоченным Совета по

делам религий при СМ СССР по Ивановской области. Выстраивание отношение с этим чиновником, занимавшим по сути небольшой пост в советской «табели о рангах» имело в тот период огромное значение, потому что именно с ним нужно было согласовывать вопросы рукоположений в священный сан, назначений и перемещений священнослужителей и многие другие.

Михайлов Генрих Александрович, кандидат философских наук, доцент, в прошлом – ответственный секретарь Комиссии по связям с религиозными объединениями при Правительстве РФ, до этого – заместитель председателя Совета по делам религий при СМ СССР, в конце 1970-х – начале 1980-х – уполномоченный Совета по Ивановской области.

В конце 1970-х – 80-х годов мне пришлось работать уполномоченным Совета по делам религий при СМ СССР по Ивановской области. Вчерашнему работнику обкома КПСС казалось все немудреным и ясным: следуй линии партии, придерживайся инструкций Совета по делам религий, – и ошибки исключены. После полной суеты и забот обкомовской работы должность уполномоченного представлялась тихой заводью. Казалось бы, отсутствовали проблемы, для решения которых требовались сверхчеловеческие усилия. Общаться приходилось с вежливым, воспитанным, интересным в беседе управляющим епархией, не менее учтивым его окружением.

▼ Епархиальное собрание. 1980-е годы. Пятый слева в нижнем ряду Г.А. Михайлов





▲ Грамота к ордену преп Сергия Радонежского 3 степени Таким же было в то время и большинство представителей духовенства. Однако за этими чисто внешними обстоятельствами, от глаз неискушенного человека скрывалось немало проблем, бурь и человеческих страстей.

И не такой уж спокойной оказалась работа уполномоченного Совета по делам религий. Шел поток заявлений и жалоб, надо было вести прием верующих и духовенства, решать вопросы ремонта и реставрации церквей. Возникали и трудноразрешимые, болезненные проблемы, касающиеся человеческих судеб. Время от времени активность того или иного священнослужителя начинала вызывать раздражение районных, а то и областных инстанций. «Жалобы» одновременно с просьбой к архиерею о назначении более покладистого батюшки шли естественно к уполномоченному Совета по делам религий.

Конечно, не все священники были безупречными. Но ни один из них, несущих служение в милой моему сердцу Ивановской и Кинешемской епархии, не может упрекнуть меня, что уполномоченный Совета по делам религий обошелся с ним несправедливо.

Непростым было выстраивание отношений и с членами исполнительных органов, «двадцаток», в первую очередь, Преображенского кафедрального собора, которые, чувствуя негласную поддержку государственных структур, вели себя не всегда корректно с архиереем.

В те годы государство пристально следило за тем, чтобы молодые люди не жили церковной жизнью. Поэтому в первый период архиерейского служения владыки Амвросия даже иподиакона у него были в основном пожилые люди. Но и в этот период внешнего давления находились молодые люди, которые не боялись его и все равно были в Церкви, подтвердив впоследствии свой выбор многолетним архипастырским или пастырским служением.

У архиерея очень много административных забот, но владыка Амвросий всегда находил время для исповеди своих многочисленных духовных чад; не отказывал никому из них ни в духовных беседах, ни в наставлениях.

Архиепископ Элистинский и Калмыкий Юстиниан

#### «Ни разу не видел, чтобы кто-то вел себя с ним бестактно»

Нужно было очень часто сдерживать себя, например, в общении со старостами собора, их помощниками и помощницами, которые чувствовали, что они и есть «подлинная власть» в Церкви, потому что их будут поддерживать и явные и неявные органы. Это были нередко люди ничтожные, получившие доступ к церковной кормушке и право распоряжаться церковными средствами и многие из них искренне считали, что это и есть главное в Церкви. Личности их были по всем параметрам неинтересные; можно сказать - мелкие людишки, не имевшие ни образования, ни кругозора, ни веры, ни любви, которых за их способность быть «стукачами» продвинули на эти места. Но я видел, что в общении с настоятелем, а затем владыкой Амвросием даже они подтягивались. Не могу представить, чтобы кто-то продолжал себя вольно вести с ним. Его спокойствие, уверенность, и вместе с тем вежливость, предупредительность за которыми чувствовалось наличие силы в этом человеке, заставляли и их вести себя уважительно. Ни разу не видел, чтобы кто-то вел себя с ним бестактно.



◀ Визит в Ивановскую епархию представителя Антиохийской Церкви архимандрита Нифона. В.И. Овчинников (будущий архиепископ Юстиниан) первый справа в верхнем ряду

Конечно, терпеть приходилось много и владыке, и нам, его близким чадам. Нам резало слух, когда уполномоченный на собраниях духовенства обращался к архиерею по имени отчеству. Каждое такое обращение было для нас уколом. Но это единственное, что можно вспомнить из того, что позволяли себе даже всевластные тогда уполномоченные Совета по делам религий. Владыка находил для них нужные слова, которые были авторитетны, убеждали порой смириться с рукоположением нового ставленника.

Конечно же, служение иподиаконов-дедов то же требовало большого терпения архиерея. Отчего более естественно, что иподиаконы – это люди более молодого возраста? Потому что нужна большая реактивность в поступках. Нужно чувствовать богослужение, быть благоговейным и вместе с тем быстрым. Архиерейское богослужение - торжественное, и большую роль в обеспечении этого играет слаженное служение иподиаконов. А когда дедам по семьдесят лет, когда это бывшие труженики сельского хозяйства, заводов и фабрик Иванова... Руки у них были мозолистые, крупные, прямо лапищи, походка как у медведей... И очень с достоинством служивший владыка Амвросий в окружении таких вот «медведей» в стихарях... Но это все нужно было принимать, потому что вообще-то все эти иподиаконы были люди глубоко верующие, терпеливые.

Игумен Хрисанф (Лебедев), священнослужитель Владимирского прихода города Иванова

#### «Вся жизнь моя фактически возле него прошла, с самого раннего детства»

Вся жизнь моя фактически возле него прошла, с самого раннего детства. Он был архимандритом тогда, настоятелем собора, а я мальчишкой совсем. Бабушка нас на исповедь тогда водила, то к покойному отцу Николаю Винокурову, Царство ему



◆ После иерейской хиротонии священника Вячеслава Лебедева (в постриге игумена Хрисанфа)

Небесное, то к нему попадал я. Он как-то все время замечал меня. Исповедовал долго. А я просто не мог на него наглядеться: настолько велик был детский восторг перед красотой священнослужения, которая мне открылась. Все время его образ держался в моей памяти.

Бог судил так, что стал архимандрит Амвросий епископом. Я уже тогда подрос, это были мои последние школьные годы. В храм продолжал ходить. Тогда в Преображенском кафедральном соборе псаломщиком был иеродиакон Адриан (Петров), который управлял любительским хором. И он меня привлек к церковному чтению, пению, научил церковной службе. Я стал ходить на левый клирос, мне все это хорошо давалось, стал читать канон на архиерейской службе. Владыка видел, что такой усердный мальчишка ходит в собор. Каждую вечернюю службу тогда старался не пропускать; утром не мог ходить, потому что учился.

Иподиаконы старенькие тогда были у архиерея; но владыка с отцом Николаем решили и меня привлечь к этому служению. Конечно, я понимал свою ответственность за те шаги, которые делал в Церкви, потому что моя мама тогда занимала руководящие посты в пищеторге, плодовощторге, была ответственной профсоюзной работницей. И я уже тогда понимал, чем это может грозить маме, но не мог переступить свое искреннее желание служить Церкви. Преодолел страх и дал согласие на иподиаконское послушание. Меня поставили книгодержцем. Ходил только когда мог, потому что учился в школе. Прислуживал за архиерейскими богослужениями не только в соборе, но и по приходам ездил. Удивлялся, какой владыка простой, неспросливый человек. Помню, приехали мы в село Красное на богослужение. Начали облачать архиерея перед началом Литургии, и по ошибке одели ему подсаккосник наизнанку, цветами внутрь. Другой епископ, думаю, тут же начал бы гневаться и браниться, а Владыка, ничего не сказав, просто сам снял этот подсаккосник и стал переворачивать его «на лицо». Старший иподиакон, был тогда такой старец Сергей Васильевич Маслов, стал меня бранить, что это ты проглядел, хотя это его обязанностью было архиерейское облачение готовить. А владыка даже взглядом не выдал раздражения, хотя приход этот в то время был очень большой, народа в храме было много.



Арбузина Нина Владимировна, псаломщица Преображенского прихода города Иванова

#### «Он очень любил простой народ»

Все время ходила в собор. А на исповедь подходила к разным батюшкам. Как-то мне одна прихожанка говорит: «Ты что все время бегаешь по разным священникам? Это у вас там, в Кинешме, никто ничего не знает. Должен быть духовник». А меня в Кинешмето все любили, я там как «дочь собора» была... Здесь приходилось привыкать. А как раз в этот день отец Амвросий исповедал. Подхожу к нему, говорю: «Батюшка, а Вы возьмите меня к себе...» Он так посмотрел на меня: «Чего?» «Я не знаю, как она сказала, чтобы Вы были мой...» «Духовник?» «Да». «Возьму». И вот он с тех пор был мне как отец и мать. Ладно, мне; и отцу Сергию, и нашим детям Роману и Маргарите. За всех нас все эти годы беспокоился. И его любви на всех хватало.

Я когда потом управляла в соборе любительским хором, стояла боком, и всегда видела, как владыка помазал народ. Запомнился такой эпизод: подходит к нему бабулечка, лет восемьдесят ей, наверное, горбатенькая, старенькая, что-то долго-долго ему не торопясь говорит, а он смотрит на нее с такой любовью... Кивал, а потом начал ей глазки мазать. Он очень любил простой народ; когда на приходы приезжали с такой любовью на всех смотрел – это не высказать!

▲ Архиепископ Амвросий и протоиерей Николай Винокуров навестили семью протоиерея Сергия Арбузина. Нина Арбузина с детьми Романом и Маргаритой



## Новая эпоха. Открытие храмов и монастырей

Первый период архипастырского служения в то время епископа Амвросия не был ярок с внешней стороны, он не ознаменовался какими-то яркими событиями. После празднования Тысячелетия Крещения Руси началось открытие храмов.

В Ивановской епархии в 1988 году был открыт Скорбященский храм в г. Фурманове.

Помню, как трудно передавали дивный храм – двадцать два купола – в Фурманове. Он принадлежал молокозаводу и был обречен на гибель. В подвале была устроена сливная яма, летом там полоскали белье, зимой мальчишки катались на коньках, как на катке. Сколько обуви стоптали люди, которые ходили по инстанциям, чтобы добиться передачи храма. Сколько трудов было положено на его восстановление. Слава Богу, сейчас храм восстановлен, в нем идут богослужения.



▲ Храм иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» в г. Фурманове

Тогда же были зарегистрированы еще две новые православные религиозные общины: в г. Иваново и в г. Комсомольске, но храмовые здания не были предоставлены верующим, так как были заняты: в Комсомольске под мебельный склад, а в Иванове под областной архив.

В этом году произошло очень много событий, которые преобразили епархию. Так за 1989-1990 годы число храмов Ивановской епархии возросло до 60. В первый же месяц 1991 года к ним добавились еще 9 вновь открытых храмов. Всего же за 1991 год было зарегистрировано 37 новых приходов.

В этом году в ней появились и первые монастыри: Свято-Успенский женский монастырь в селе Дунилово Шуйского района и Николо-Шартомский мужской монастырь в селе Введенье того же района.

Особенно важно было открытие женского монастыря в самом областном центре: на основе прежнего Свято-

Введенского прихода г. Иваново. Внутри церковной ограды были перестроены многие здания служебного назначения, началось строительство по периметру ограды жилых двухэтажных корпусов. В 1991 году в монастыре проживало до 30 монахинь и послушниц, началось совершение ежедневных уставных богослужений. Впервые за послереволюционные годы в России был основан новый монастырь на том месте, где его прежде не было, тем более, в центре большого города. Поскольку территория монастыря в центре города Иваново была небольшой, по ходатайству архиепископа Ивановского и Кинешемского Амвросия, облисполком выделил для монастыря 30 гектар земли в селе Доронино Тейковского района и передал монастырю разрушенный храм этого села, в котором сразу же начались восстановительные работы. Земли возделывались приезжавшими из монастыря послушницами. Указом архиепископа Амвросия в селе Доронино было образовано подворье Свято-Введенского монастыря.



▲ Свято-Успенский женский монастырь с. Дунилово Шуйского района

В Свято-Успенском монастыре села Дунилово к концу 1991 года проживало 30 послушниц и 3 монахини. Имелось небольшое хозяйство: монастырю было выделено 20 гектар земли, имелись коровы, лошади.

В Николо-Шартомском монастыре из 25 насельников было 5 иеромонахов, 3 иеродиакона, остальные – монахи и послушники. Во всех новых монастырях проходили богослужения согласно монастырским уставам, увеличивалось число желающих принять монашеский постриг.

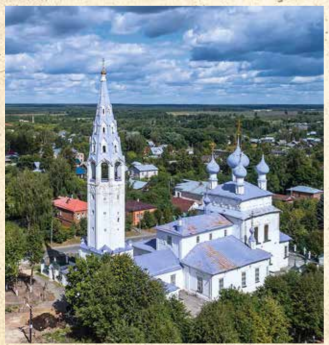
С осени 1991 года указом архиепископа Амвросия было организовано подворье Николо-Шартомского монастыря в Воскресенском соборе г. Шуи.



▲ Николо-Шартомский мужской монастырь с. Введенье Шуйского района

Новые приходы требовали большого количества духовенства. Если, например, в 1984 году архиепископом Амвросием были рукоположены 4 священника и 3 диакона, то в 1989 году рукоположены были 12 священников и 1 диакон. В 1991 году 13 священников и 8 диаконов, в 1993 году 25 священников и 6 диаконов. В 1996 году 44 священника и 5 диаконов.

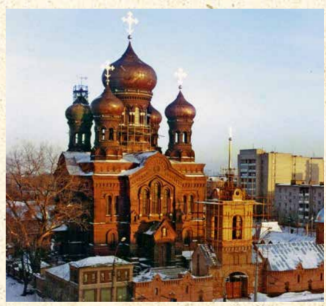
Все направляемые архиепископом Амвросием в адрес местных властей ходатайства о передаче храмов, строений и прочих церковных нуждах в 1991 году неизменно благожелательно рассматривались и разрешались. Так, по его запросу в облисполком, было принято решение № 375 от 25.10.1991 года, которое можно назвать переломным в отношении к Церкви со стороны местной администрации. Епархии были переданы в собственность оставшиеся 6 храмов (кроме 2-х, ранее переданных) г. Плеса Приволжского района.



▲ Крестовоздвиженский собор п. Палех

Епархии был передан и знаменитый памятник архитектуры – Крестовоздвиженский храм поселка Палеха, ранее принадлежавший Палехскому государственному музею искусств. Большим достижением в жизни епархии явилось решение № 97 от 08.07.1992 года Ивановского малого областного Совета народных депутатов, согласно которому были приняты предложения архиепископа Амвросия, поддержанные областной администрацией, о передаче в собственность Ивановской епархии церковных зданий, сопутствующих им сооружений, церковной утвари и земельных участков. Порядок и сроки передачи в собственность этого имущества были определены в постановлении главы администрации Ивановской области № 223 от 13.08.1993 года.

В городе Иваново в 1992 году состоялся первый за все послереволюционные годы общегородской крестный ход по центральным улицам города в связи с празднованием 600-летия со дня преставления преподобного Сергия Радонежского. В праздновании приняли участие городские и областные власти.



▲ Свято-Введенский женский монастырь г. Иваново

Уже к 1993 году было сделано много новых достижений в развитии епархиальной жизни. Значительно изменился облик Свято-Введенского монастыря г. Иванова, где близилось к концу строительство келейных корпусов и надвратной колокольни. К концу 1993 года в монастыре проживали 76 насельниц. У монастыря уже имелись два подворья в сельской местности: в селе Доронино Тейковского района и местечке Златоуст Лежневского района. В Свято-Успенском женском монастыре села Дунилово в это время проживало 47 насельниц, в Николо-Шартомском мужском монастыре села Введенье Шуйского района – 50 насельников.

В 1993 году, с одной стороны, наблюдался приток в храмы все большего количества людей, с другой – жизнь епархии в материальном плане становилась все тяжелее. В своем отчете в Патриархию в 1993 году архиепископ Амвросий отмечал:

Особенно осложняется процесс реставрации храмов из-за политики правительства, проводимой в отношении текстильных предприятий области. Не имея средств, текстильные предприятия области не в состоянии больше помогать храмам, а рабочий народ, трудящийся на предприятиях и помогавший своими пожертвованиями восстановлению храмов, оставлен без средств к существованию. Однако хотелось бы отметить, что, несмотря на весь трагизм ситуации, народ от Церкви не отходит, а местные власти пока изыскивают возможности как-то контролировать ситуацию и помогать обездоленным.

Необходимо отметить, что с 1990 по 1993 год наблюдался резкий рост количества людей, желающих креститься, венчаться, отпевать своих усопших родственников. В 1989 году в храмах епархии было совершено: 25394 крещения, 505 венчаний, 12298 отпеваний (из них очных 4120, заочных 8278); в 1990 году 36354 крещений, 1208 венчаний, 12003 отпевания (из них очных 2496, заочных 9507); в 1991 году 34188 крещений, 902 венчания и 16390 отпеваний (из них очных 2558, заочных 13832). Для сравнения: в 1968 году в Ивановской епархии было совершено крещений 6453, венчаний 58, отпеваний надгробных 1611, отпеваний заочных 8578.

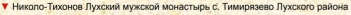
Такое резкое возрастание числа людей, желающих креститься и венчаться, объясняется тем, что после 1988 года и даже несколько раньше, в общественном сознании начали происходить значительные перемены во взгляде на Церковь, религию, верующих. Верующих перестали считать неполноценными людьми, они получили возможность открыто исповедовать свои убеждения, не опасаясь того, что последствием этого будет ущемление их гражданских прав и свобод. Большая часть жителей Ивановской области, которые боялись креститься во время гонений на Церковь, крестились в период с 1989 по 1992 год. Уже в 1993 году наблюдается некоторый спад в количестве совершаемых в храмах Иванова крещений – 18695, при сохранении числа венчаний (1409) и отпеваний (14056). Этот спад объясняется как раз тем, что большинство ранее некрещеных уже крестились к этому времени, а также, где-то с 1993 года, начали отходить от Церкви те, кто шел в нее не по велению сердца, а отдавая дань моде.

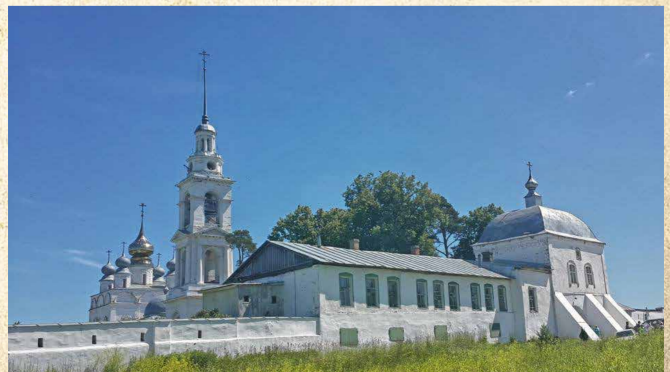
В 1995 году был открыт Николо-Тихонов Лухский монастырь. В Ивановской епархии примерно в это же время, кроме монастырей при некоторых приходах, стали появляться такие монашеские общины, которые, не имея статуса монастыря, успешно решали проблемы реставрации храмов, строительства жилья для монашествующих, занимались возделыванием земли, производством пищевых продуктов.

В 1993 году такие общины успешно функционировали при Свято-Никольском храме села Чихачево Верхнеландеховского района, при храмах Воскресения Словущего и Николая Чудотворца села Толпыгино Приволжского района, при храме Воскресения Словущего села Ермолино Фурмановского района, при Свято-Никольском храме села Решмы Кинешемского района.

По причине происходящего в стране экономического кризиса, примерно с 1994 года, все большую роль в жизни Ивановской епархии стали играть монашествующие. В 1994 году монашествующими были уже свыше 30% священнослужителей епархии. К 1998 году процентное количество монашествующих ко всему духовенству епархии составило уже свыше 60%.. Архиепископ Амвросий объяснял это так:

Монашествующему нужно меньше, чем семейному человеку, а отдача от него несравненно большая. Часто на заброшенных приходах молодые монахи, в исключительно суровых условиях, налаживают уже давно прекратившуюся церковную жизнь, помогают сформировавшимся в атеистический период людям найти дорогу к храму.





## Архиерейское служение в годы церковного возрождения

Положение Церкви стремительно изменялось вместе с переменами, происходившими в государстве и обществе. Священнослужители получили возможность управления делами приходов, «двадцатки» после перемен в законодательстве стали «десятками» и их представители уже не играли определяющей роли в приходской жизни. Трудности, которые испытывали все жители России в эпоху перемен, испытывали на себе и священнослужители, и прихожане.

Архиепископ Амвросий давал шанс проявить себя практически каждому человеку, желавшему стать священнослужителем. Совсем молодые люди и старики, с учеными степенями и малообразованные, с огромным жизненным опытом и без него – самые разные ставленники рукополагались им в священный сан. Не все справлялись, но именно благодаря тем, кто справились, буквально из руин восстанавливались разрушенные монастыри и храмы, строились новые.

Большую роль в восстановлении поруганных святынь, реализации церковных проектов, ставших возможными в новой парадигме государственно-церковных отношений, сыграли благотворители. Большое значение имела также поддержка представителей органов государственной власти и местного самоуправления. Стало возможным открытие православных общеобразовательных школ, начало работы в сфере духовного образования и просвещения.

Священнослужителей становилось все больше, некоторые из них были очень проблемными. Но архиепископ Амвросий оставался все таким же добрым отцом для своей епархии – священнослужителей, монашествующих и прихожан. На светских людей, открывшим для себя Церковь в зрелом возрасте, после периода гонений на религию, общение с ним производило неизгладимое впечатление.

Устанавливались и развивались межконфессиональные контакты, как внутри региона, так и международные. Они способствовали тому, что Ивановскую область характеризовали как регион религиозного мира и согласия. При этом архиерей никогда не делал никаких уступок в сугубо религиозных вопросах; но во всех сферах, имеющих общечеловеческое значение вне зависимости от религии и национальности, развивал взаимодействие с представителями других конфессий.



#### Тихомиров Владислав Николаевич,

в 1996-2000 годах — губернатор Ивановской области, в 1994-1996 годах — председатель Законодательного Собрания Ивановской области, в 1990-1994 годах председатель Ивановского областного совета, в 1987-1990 годах — председатель Ивановского облисполкома

#### «Те резу<mark>льтаты,</mark> которые достигнуты, говорят сами за себя»

А первый храм открыли еще в конце восьмидесятых, не в Иваново, а в Фурманове. Там был молокозавод, да много чего было. Я тогда был председателем облисполкома. Мы с владыкой поехали туда. Я не хотел ехать, но в Фурманове была первый секретарь горкома партии Котова Надежда Павловна, я ее очень уважал. И вот она, партийный руководитель, как ни странно, выходила с инициативой передать это здание церковной общине и помочь в его восстановлении. Приехали мы туда, посмотрели, встретились с двадцаткой, говорю: «Анатолий Павлович, обещаю, что храм передадим, но вот в отношении помощи в восстановлении - это трудно». Члены общины говорят, что сами все сделают. Передали мы церковь, какое-то время прошло. Приезжаю туда, а ничего не сделано. И в восстановлении этого храма мы помогли из бюджетных средств, тогда это еще

▲ С В.Н. Тихомировым. 1990-е с правовой точки зрения было возможно, и финансовая ситуация в регионе позволяла, но вообще-то нигде такого не было. И нужно понимать, что по партийной линии меня не одобряли за это в то время.

Именно авторитет архиепископа Амвросия способствовал тому, что Ивановская область стала первой и на протяжении долгого времени единственной, где мы храмы передавали не в пользование, а в собственность епархии. Мы поддержали владыку, и сколько монастырей, храмов при нем открыли! Он давал разным людям возможность себя проявить. И каждый год были конкретные результаты: здесь три кирпича положили, здесь десять кирпичей, здесь храм восстановили, а здесь его освятили.

Вообще нужно сказать, что ведь вопросы, связанные с деньгами, собственностью осложняют отношения. И владыка непосредственно этими вопросами не занимался, перепоручая их тем, кому доверял. Это было очень мудро. В начале девяностых у него появился секретарь епархиального управления архимандрит Зосима. И по хозяйственным вопросам мы больше с ним общались. Он приходил и ставил проблему «с захватом»: просил, в том числе то, что я не мог или не хотел решить. Какое-то время все устраивалось, находилось компромиссное решение. Только после этого мы начинали обсуждение вопросов с владыкой. И на местах он также делегировал решение хозяйственных вопросов настоятелям монастырей и храмов. Насколько это было оправданно? Те результаты, которые достигнуты, говорят сами за себя. А все это осенял авторитет владыки.

▼ Архиепископ Амвросий с В.И. Тихоновым



#### Тихонов Владимир Ильич,

действительный государственный советник РФ т ретьего класса, в 2000-2005 годах — губернатор Ивановской области и член Государственного Совета РФ

## «Был настойчив в достижении целей, значимых для Русской Православной Церкви»

Надо было видеть, насколько он был настойчив в постижении целей, значимых для Русской Православной Церкви. При вступлении в должность он принял епархию с 44 православными храмами, а когда уходил на покой, в ней было уже более 160 действующих церквей и 12 монастырей. Не без его участия в Шуйском государственном педагогическом университете в конце 1990-х годов была создана кафедра философии и религиоведения, где он стал и первым почетным профессором. Ему же принадлежит идея создания и первого высшего учебного заведения РПЦ в нашей области - Ивановской духовной семинарии.

## Посещение Ивановской епархии Патриархом Алексием II. 1993

1993 год был ознаменован для Ивановской епархии посещением Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. Приезд Святейшего сопровождался большим духовным подъемом среди верующего населения области, а для многих неверующих стал событием, которое дало им повод переосмыслить свою жизнь и начать путь к Богу. Очень доброжелательно был встречен Патриарх областной администрацией. Приезд Первосвятителя пришелся на праздник Преображения Господня, в который Святейший служил Божественную Литургию в Преображенском соборе г. Иваново, а накануне совершил всенощное бдение в Свято-Введенском женском монастыре. За четыре дня пребывания в Ивановской епархии Святейший Патриарх Алексий посетил Николо-Шартомский и Свято-Успенский монастыри, Воскресенский собор города Шуи, женскую колонию, перинатальный центр, встретился с администрацией, духовенством и общественностью. Приезд Первосвятителя оказал огромное влияние на дальнейшее успешное налаживание отношений между Церковью и государственной властью на территории Ивановской области.



▲ Патриарх Московский и всея Руси Алексий II и архиепископ Амвросий

#### Протоиерей Сергий Арбузин,

настоятель

Иоанно-Богословского прихода города Иванова

#### «Всегда верил нам»

После 1988, а особенно после 1990 года время изменилось, священники могли уже принимать участие в управлении приходами, нужно было эти возможности использовать. И вот в 1991 или 1992 году, помню, должен был по требам ехать по городу, и подходит ко мне протодиакон Михаил и говорит, что нужно задержаться: «Сейчас будет приходское собрание, тебя выберут старостой». Спрашиваю: «А ты откуда знаешь?» «Я все знаю». Нужно ведь представлять, что за приход был в Преображенском соборе только-только после советского времени... Поставить там священника старостой – это было что-то новое. И вот владыка меня на это благословил, и я в этом качестве начал трудиться.

А потом заболел настоятель собора отец Николай Винокуров. Владыка предложил мне стать настоятелем, но я наотрез отказался. Тогда он поручил исполнение обязанностей настоятеля отцу Николаю Смирнову. Но он недолго побыл, как-то не сложилась у нас совместная работа, я пришел к владыке, и тот сразу дал мне указ о назначении меня настоятелем собора.

▼ С Патриархом Московским и всея Руси Алексием II в Свято-Введенском женском монастыре г. Иваново





▲ В паломнической поездке. Протоиерей Сергий Арбузин второй слева.

Мое служение в качестве старосты и настоятеля в начале девяностых попало на период, когда была инфляция. Помню, у меня была помощница Мария Тихоновна, нам приходилось с ней постоянно ходить к владыке, обосновывать необходимость поднимать зарплаты. Он сложно нас понимал, потому что деньги обесценивались резко, и это долго шло, сам он в магазин не ходил. Но всегда верил нам.

#### Архимандрит Амвросий (Юрасов),

духовник

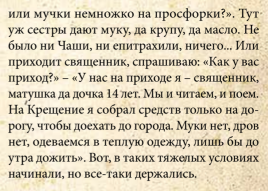
Введенского женского монастыря города Иванова

## «Думаю, что владыка доверял мнению тех священников, которые служили на приходе»

Время такое было: открывали храмы, а священников не хватало. Это самое трудное – узнать, кто из священников достоин. Я думаю, что владыка доверял мнению тех священников, которые служили на приходе и знали ставленника. Может быть, по просьбе таких священников он и рукополагал.

Мы после советской власти отдохнули от гонений, при владыке. Многие тогда даже взносы в епархию не платили, потому что храмы только открылись. Для примера: какие храмы? Владыка дал храм двоим – священнику и дьякону. Купол раскрыт, снег лежит посреди храма, летают галки, кричат. Священник и дьякон в валенках и фуфайках службу ведут. Когда шестопсалмие читают, они вокруг храма бегают, чтоб разогреться. А потом приезжают ко мне: «Батюшка, может, у вас есть маслице,

► Награждение архиепископа Амвросия крестом ордена Святителя Николая Чудотворца



▼ Архиепископ Амвросий с архимандритом Амвросием





#### Иеромонах Михаил (Чепель),

директор Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца

## «Это все произошло по благословению владыки»

У нас было интенсивное сотрудничество в селе Михайловском, много помогали в реставрации храма, восстановлении росписей. Помню, когда вначале входили в эту церковь, в притворе все было просто черным. И когда мы обратились к художнику Евгению Корнееву, он предложил очень красивый вариант росписи, который очень нам понравился; и эта роспись была сделана. Это место особо значимо тем, что там пребывают святые мощи преподобного Леонтия Михайловского, служившего в этом храме. Тогда я почувствовал, что важно более часто благоговейно прикладываться к мощам, другим святыням; почувствовал глубокую духовную связь, покровительство преподобного Леонтия. И здесь важно отметить, что архиепископ Амвросий находился в духовном общении с этим угодником Божиим, хорошо знал его при жизни. Во время встреч много спрашивал у владыки о преподобном Леонтии, он рассказывал все, что знал, и чувствовалась духовная связь между ними, в которую невольно вошел и наш Фонд.

В Иванове были сложности с организацией питания семинаристов. Говорю: «Владыка, помолитесь, хочется помочь, но я никогда не занимался семинариями, нет идей как бы помочь, чтобы это было действительно на пользу». Он говорит: «Благословляю. Господь управит». И пришло понимание, что нужно организовать питание. И мы тогда сделали очень хорошую кухню, убрали оттуда семинаристов, которые до этого широко привлекались для кухонной работы, наняли двух поваров, двух посудомоек. Было организовано правильное питание, что благотворно сказалось и на здоровье семинаристов. Сделали так, чтобы всегда были чеснок и мед на столе. И вот это все произошло по благословению владыки.

#### Протодиакон Павел Коник,

священнослужитель Успенского кафедрального собора города Иванова

#### «Очень добрые и светлые воспоминания остались о владыке»

Владыка очень терпимо относился к ошибкам священнослужителей, если они не делались специально. Помню, один диакон запутался, и начал во время службы возглашать молитвы за Императора и Правительствующий Синод (как оказалось, у него был дореволюционный служебник). И архиерей просто сказал мне, чтобы я этого диакона заменил и читал дальше вместо него, но самого его не ругал. В целом очень добрые и светлые воспоминания остались о владыке Амвросии.

#### Губернаторова Валентина Васильевна, заслуженный врач РФ, доктор медицинских наук, профессор

## «Он просто душу был готов всем людям отдать»

Запомнились его человечность и простота; он просто душу был готов всем людям отдать. Всегда приветливый, по какому бы поводу к нему не обратились. И он все помнил: что в этой семье ребенок больной, в этой какая-то еще проблема, стремился всегда помогать. Люди приходили к нему с чистой душой. С ним можно было пообщаться на любые темы. Мы с врачами неоднократно ходили к нему на исповедь. Он очень умел слушать и находить нужные слова.

Даже болезнь не мешала ему оставаться приветливым к тем, кто к нему приходил. Начнем говорить о болезнях: у меня это болит, а у меня это; я это принимаю, а я это... Заулыбается.

У него даже внешность была особая: глянешь на него, а он как ясное солнышко, каждому найдет доброе слово.



# Кашаев Владимир Евгеньевич, кандидат философских наук, заслуженный работник культуры РФ, директор Ивановской центральной универсальной научной библиотеки

# «Архиепископ Амвросий давал возможность реализовывать разным людям их инициативы»

Владыка Амвросий активно участвовал в преодолении кризисных явлений, в становлении религиозного и гражданского мира и согласия в регионе. Когда губернаторы – А.Ф. Лаптев, В.Н. Тихомиров (не беру начало третьего тысячелетия) собирали представителей представленных на территории региона конфессий, то участие в этом диалоге владыки Амвросия было особо значимым.

Но ведь он служил до 2006 года! Весь период его служения ценен. Создание духовной семинарии, православных школ, проведение разных православных конференций, чтений, фестивалей – то, к чему сегодня привыкли, и сложно представить, что этого не будет, – всё это зарождалось при владыке Амвросии. Это не был стихийный процесс; архиепископ Амвросий давал возможность реализовывать разным людям их инициативы, но он это контролировал.

Хорошо помню, и как Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, в 2002 году, будучи митрополитом Смоленским и Калининградским, по приглашению архиепископа Амвросия посещал Иваново и выступал перед представителями власти, священнослужителями, общественностью региона в Законодательном Собрании Ивановской области и Иваново-Вознесенской духовной семинарии с докладами, посвященными Основам социальной концепции Русской Православной Церкви.

#### Кирюхин Вячеслав Иванович,

начальник управления по организационному обеспечению Ивановской областной Думы и комитетов

С архиепископом Ивановским и Кинешемским Амвросием мы были знакомы с середины 1990-х. С этим удивительным, невероятно милым человеком меня связывали самые теплые отношения. Познакомились мы в то время, когда Православная Церковь особенно нуждалась в поддержке со стороны региональных властей. Вспоминаю рабочие встречи владыки с депутатами Законодательного Собрания по вопросам предоставления объектам духовного наследия, храмам налоговых льгот и других преференций, столь необходимых для финансово-хозяйственной стабильности церквей, действующих на территории Ивановской области. На эти встречи, как правило, владыка приходил в сопровождении секретаря епархии отца Зосимы. В беседах с депутатами владыка проявлял высокое уважение как к депутатам и сотрудникам аппарата, так и к региональному парламенту, в стенах которого проходили эти встречи. Интеллигентность, образованность, отточено красивая духовная речь, притягивающая собеседников, мягкость в голосе, по-отечески ласковый взгляд - это, в первую очередь, запомнилось мне, работавшему тогда в аппарате Законодательного Собрания начальником организационного отдела.

Вспоминаю также поездки депутатов в Приволжский район, в село Толпыгино, на приемы в дни церковных праздников -Рождества, Пасхи и другие. На одном из праздников владыка поразил многих своими вокальными данными, природным слухом и певучестью. Даже представить сейчас трудно, как владыка под аккомпанемент аккордеона отца Леонтия более двух часов кряду пел замечательные русские песни и романсы, а мы ему с удовольствием подпевали. Все это выглядело необыкновенно мило и по-человечески приятно. Запомнилось на всю жизнь. Как и благословение владыки, полученное каждым из нас после встречи. Я бережно храню это благословение, и открытку, подписанную владыкой собственноручно. Были и другие личные эпизоды общения с этим добрым человеком. Много говорили о семье, воспитании, любви, духовности, патриотизме и других вещах. Все это отложилось в моей благодарной памяти на всю жизнь.

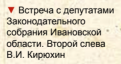


Куцко Галина Анатольевна, помощник депутата Государственной Думы ФС РФ Смирнова Ю.В.

Когда я вспоминаю дни знакомства и общения с архиепископом Амвросием, на душе становится тепло и спокойно. Хотя время это было сложным, противоречивым, а порой и трагическим. Время 1990-х годов.

В ту пору я работала руководителем аппарата Законодательного Собрания, ныне Ивановская областная Дума. Именно тогда начали выстраиваться новые отношения органов власти региона с ивановской епархией. Активно передавались храмы, под руководством владыки Амвросия была проделана колоссальная работа по их реконструкции и ремонту, стали проводиться совместные светские и церковные мероприятия.

Особое значение имели открытые встречи архиепископа с общественностью, депутатами различного уровня, молодёжью. Залы и аудитории всегда были переполнены. Многие участники этих встреч до сих пор ещё не осознали, какое значение для них имело слово архиепископа Амвросия в дальнейшей жизни. Общение с ним было всегда школой нового миропонимания. Его слово притягивало к себе, благодаря ему многие нашли путь к храму в перестроечные годы. Вечная память архиепископу Амвросию, удивительному, интереснейшему человеку, отдавшему своё сердце и любовь земле ивановской.







▲ Выпуск Ивановских пастырско-богословских курсов. 1997. Второй справа А.В. Оглоблин, шестой справа игумен Варлаам (Борин), третий слева игумен Антоний (Погинов)

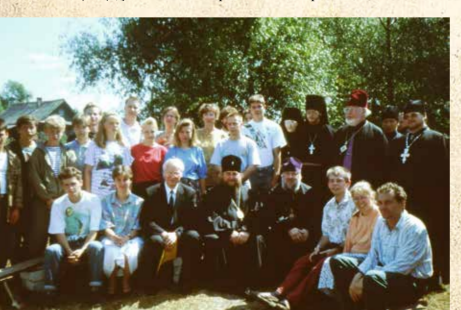
#### Оглоблин Александр Владимирович,

преподаватель Ивановского автотранспортного колледжа

#### «Владыка обладал талантом упрощать вопросы, требующие решения»

Первые годы существования епархиальной общеобразовательной школы наш архипастырь не просто участвовал, он жил нуждами этой школы. Владыка обладал талантом упрощать вопросы, требующие решения. Работая под его руководством десять лет, общаясь зачастую почти каждый день, могу отметить уникальную особенность его стиля - он меня ни разу ни в чем не укорил. Хотя были ошибки, серьезные промахи. Владыка после небольшой паузы ровным голосом говорил: «Давайте подумаем, что можно сделать» или «как это можно исправить». И мне становилось стыдно, досадно. Думалось, лучше бы он меня отругал, чем тратил время, при его-то занятости, на исправление моих промахов.

▼ С молодежью в селе Толпыгино. Ян Олаф Рюттгард третий слева в первом ряду



Что касается православной школы г. Иваново: без архиепископа Амвросия ее просто не было бы. Нам никогда не дали бы такое прекрасное здание. Авторитет владыки прикрывал школу все труднейшие годы, когда нечем было платить, существовали кадровые проблемы. Если учитывать, что жизнь епархии до всех этих кардинальных перемен протекала совсем в другом русле, ко времени открытия православной школы архиерею было шестьдесят пять лет, – ему непросто было войти в эти проблемы. Но ему помогала удивительная, редкая любовь к детям. Мы все любим с детьми сюсюкаться, все умиляемся, все любим своих детей. Но зачастую эта любовь бывает либо показная, либо «разовая», «нарисованная». Владыка же каждому вопросу, связанному с детьми, уделял столько внимания, сколько было нужно. Я неоднократно видел, как он принимал матерей с детьми, или просто ребенка, или когда я приходил к нему с посторонним ребенком, - он всегда находил время. И удивительно то, что беседовал с ними с неподдельным интересом, по-настоящему интересовался каждым ребенком.

Мне почему-то кажется, что чиновники от образования его побаивались. Не знаю, почему у меня сложилось такое впечатление. «Побаивались» в том смысле, что (может, это прозвучит как-то не так) но было ощущение, что когда они видели владыку Амвросия, им хотелось стать лучше. Мне приходилось видеть архиерея и на административных совещаниях и в церковной среде. Так вот реакция на него чиновников очень отличалась от того, как его встречали, когда он приезжал в храм. В храме все люди буквально бежали к нему под благословение, старались хотя бы глазами прикоснуться к нему, когда было много народа, чувствовалось какое-то радостное нетерпение. А у тех было недоумение – как себя вести и раздражающее желание стать лучше... Но всегда у всех оставалось очень теплое впечатление от встречи. Он умел воцерковлять своим поведением, видом, взглядом, тембром голоса – всей своей жизнью.

#### Доктор теологии Ян Олаф Рюттгард,

пастор на покое; Ведемарк, Ганновер, Германия

#### «Он принимал нас с распростертыми объятиями и открытым сердцем»

...Это было летом 1993 года в один из теплых вечеров. Мы с группой молодых христиан, лютеран из Германии и молодежью из России, проводили очистку пруда в деревне Толпыгино. Грязная, но интересная работа. Мы извлекли из воды многочисленные

реликты этой деревни, даже колеса старой пожарной машины, которую какие-то озорники затопили в пруду много лет назад. По окончании владыка архиепископ Амвросий пригласил нас на большую праздничную трапезу. Но сначала он повел нас к небольшому деревянному домику около церкви. Здесь он жил в течение многих лет, будучи молодым священником. Это было время пребывания у власти Хрущева, и верующие тяжело переживали разрушение церквей. Деревенская церковь в Толпыгино осталась невредимой, и ей было разрешено «работать». Этот период сформировал его, развил в нем доброту, мудрость. Как он радовался тому, что мы в течение многих лет подряд приезжали с визитом из Германии, чтобы оказывать помощь своими собственными руками в восстановлении церкви. Как только предоставлялась возможность, он принимал нас с распростертыми объятиями и открытым сердцем как гостеприимный архиепископ в своей скромной резиденции, даже однажды в полночь перед нашим отъездом. Или он посещал нас в Толпыгино. Тогда наши молодые люди с удивлением рассматривали его автомобиль, и мы слушали его пение, когда он исполнял свои любимые русские романсы. Каждый раз он обращался к нам с теплыми и сердечными словами.

У нас в памяти сохранилось одно изречение: «Стены между нами не простираются до небес». Это сказал православный епископ из Риги Платон Кульбуш лютеранскому профессору богословия и пастору Трауготту Хану, перед тем как в 1919 году в Дорпате они оба стали мучениками своей церкви. В заключении они сблизились как братья по вере в Иисуса Христа. Так произошло, повидимому, и между владыкой архиепископом Амвросием и мной, лютеранским пастором, и всеми нами, кто принимал участие в этих незабываемых встречах.



▲ С Президентом Российской Федерации
Владимиром Владимировичем Путиным на церемонии
вручения государственных наград. Архиепископ Амвросий награжден орденом Дружбы



◆ С митрополитом 
Смоленским и 
Калининградским 
Кириллом

К концу 1997 года в Ивановской епархии имелось 4 монастыря, 8 монашеских общин и свыше 160 приходов. В 1998 году число монастырей возросло до 10, за счет реорганизации монашеских общин.

Когда в 1977 году епископ Амвросий был назначен на Ивановскую кафедру, в епархии было только 44 прихода. На момент, когда в 2006 году архиепископ Амвросий ушел на покой, в Иваново-Вознесенской и Кинешемской епархии были Духовная семинария, 12 монастырей, 188 приходов и монастырских подворий, 4 общеобразовательные православные школы, 3 монастырских детских приюта, один православный детский сад. В епархии проходили свое служение свыше 400 священников и 100 диаконов.



#### ПРЕЗИДЕНТА РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

О награждении орденом Дружбы архиепископа Амвросия (Щурова А.П.)

За заслуги в развитии духовных и культурных традиций, укрепление дружбы между народами наградить орденом ДРУЖБЫ архиепископа Иваново-Вознесенского и Кинешемского АМВРОСИЯ (ШУРОВА Анатолия Павловича).



Москва, Кремль 24 марта 2005 года



выписка из указа

#### УКА3

#### ПРЕЗИДЕНТА РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

О награжлении государственными наградами Российской Федерации работников предприятий, учреждений и организаций Ивановской области

За заслуги перед государством, многолетний добросовестный труд наградить

#### ОРЛЕНОМ ПОЧЕТА

ЩУРОВА Анатолия Павловича - управляющего Ивановской епархией



Москва, Кремль 30 июня 1998 года № 745



#### ИВАНОВСКАЯ ГОРОДСКАЯ ДУМА

второго созыва

#### ПЯТИДЕСЯТОЕ ЗАСЕДАНИЕ РЕШЕНИЕ

от 27.06.2000 г.

No 349

О присвоении звания «Почетный граждании города Иванова»

Учитывая решение комиссии по официальным символам и наградам города Иванова при Главе города, Ивановская городская дума РЕШИЛА: присорить завине "Почетный граждании города Иванова".

Архиепископу Амаросию управляющему Ивановской Епархией за большой вклад в духовно-нравственное воспитание жителей города Иванова, за многоплановую

просветительскую, социальную. миротворческую

деятельность. Бурылину Димтрию Геннадьевичу (посмертно) за огромную благотворительную деятельность в развитии просвещения, культуры и искусства в городе Иваново-Вознесенске.

Протокол заседания комиссии по официальным символам и наградам города Иванова, представления, характеристики, биографические справки прилагаются.





#### ИВАНОВСКАЯ ОБЛАСТНАЯ ДУМА

#### ПОСТАНОВЛЕНИЕ

08,08,2006

298

О присвоения звания «Почетный граждании Ивановской области» Шурову Анятолию Павловичу (архиепископу Амвросию)

Рассмотрев писамо Губернатора Ивановской области от 07.08.2006 № 1-130-535 с предложением о присвоении звания «Почетный граждания Ивановской области» Щурову Анатоляю Павловичу (архиепископу Амьросию), в соответствии с Законом «О наградах в Ивановской области» от 21.04.2003 № 35-03, учитывая решение комитета Ивановской области» от Думы по государственному устройству, законности, правопорядку и защите прав граждан от 08.08.2006 № 14-03, Ивановская областиям Дума ПОСТАНОВЛЯЕТ. прав граждан от ПОСТАНОВЛЯЕТ:

Присвоить звание «Почетный граждании Ивановской области» Щурову Анатолию Павловичу (архиепископу Амаросию) за заслуги в развитии духовных и культурных традиций, многолетний добросовестный

7797.
2. Опубликовать изстоящее постажовление в «Изановской газете» и в

ПРЕДСЕДАТЕЛЬ ИВАНОВСКОЙ ОБЛАСТНОЙ ДУМЫ



## Свято-Алексеевская Иваново-Вознесенская православная духовная семинария

Собственное учреждение профессионального религиозного образования – Ивановские епархиальные пастырско-богословские курсы, предназначенные для не имеющих специального духовного образования священнослужителей, а так же кандидатов в священный сан, появились в Ивановской епархии в 1996 году. Их руководителем был назначен А.А. Федотов. На курсах изучались лишь 6 дисциплин, срок обучения был весьма краток - всего 3 месяца. За время своего существования пастырско-богословские курсы сделали 5 выпусков своих учащихся, всего их закончили свыше 80 человек. Даже в такой форме курсы в значительной мере способствовали повышению религиозного образовательного уровня духовенства епархии. При курсах имелась библиотека с фондом около 1200 книг по различным отраслям богословских знаний.

Духовное училище в Ивановской епархии решением Священного Синода было открыто в 1999 году, ректором назначен архимандрит Зосима (Шевчук). Были набраны первые 20 студентов, собран профессорско-преподавательский состав высокого уровня, что позволило училищу уже с первого года своего существования приступить к выпуску авторских курсов лекций, монографий и книг. Быстрыми темпами формировалась библиотека училища. Успешное развитие научнометодической базы Ивановского духовного училища позволяло делать благоприятные прогнозы о реорганизации его в семинарию в ближайшем будущем.

В 2000 году архиепископ Амвросий впервые обратился к Святейшему Патриарху Алексию II и председателю Учебного Комитета архиепископу Верейскому Евгению с просьбой об открытии на базе училища духовной семинарии. Но в 2001 году Священный Синод принял решение оставить училище в прежнем статусе.

В 2001 году на территории училища был заложен храм в честь Собора Ивановских святых, начались переговоры о надстройке над зданием училища третьего этажа. Решались вопросы текущего и перспективного финансирования, что при отсутствии всякого централизованного финансирования было крайне непросто. Отлаживался учебный процесс. В 2001 году состоялся первый выпуск, занимавшихся по двухлетнему курсу обуче-



▲ Ивановское духовное училище. 1999

ния. Он был невелик – всего лишь 6 человек. Одновременно нужно было отладить учебный процесс уже по новым, пятилетним учебным планам. Перспективы открытия семинарии требовали уделить немалое внимания организации научной работы.

В 2001 году при Ивановском духовном училище совместным распоряжением председателя Учебного Комитета при Священном Синоде архиепископа Верейского Евгения, архиепископа Ивановского и Кинешемского Амвросия и ректора Ивановского государственного университета В. Н. Егорова был создан Научный Центр по проблемам Церковной истории и Церковного осмысления истории России. В числе Научного совета Центра – 6 докторов и 1 кандидат историче-

▼ Закладка семинарского храма в честь Собора Ивановских святых в микрорайоне ТЭЦ-З города Иваново. 2001





▲ Заседание попечительского совета Иваново-Вознесенской духовной семинарии

ских наук. Создание Центра стало закономерным следствием той большой научной церковно-исторической работы, которую проводило Ивановское духовное училище. Всего за три года своего существования Ивановское духовное училище успело превратиться в научный центр Ивановской епархии, стать местом встречи и сотрудничества церковной и светской общественности. Помимо учебных и воспитательных, Ивановское духовное училище решало научные и издательские задачи.

Нельзя не упомянуть о попечительском совете Ивановского духовного училища, который стал местом встречи руководства епархии с руководством крупных областных предприятий и организаций, силовых структур. С момента открытия училища в 1999 году велись переговоры о том, чтобы его председателем стал губернатор Ивановской области. Но губернатор (в то время В. Н. Тихомиров) ответил отказом на эту просьбу епархии, предложив, чтобы областную администрацию в совете представлял один из его заместителей. В 2000 году согласие возглавить попечительский совет дал председатель правительства Ивановской области А. П. Головков. Он провёл два заседания совета,

которые были очень важны для того, чтобы многие уважаемые в области люди осознали необходимость поддержки училища, привыкли собираться в его стенах. Были решены некоторые практические вопросы существования училища.

В конце 2000 года в Ивановской области прошли выборы в региональные органы власти, в результате которых губернатором стал В. И. Тихонов, а главой города Иваново А. В. Грошев. В. И. Тихоновым было дано согласие стать председателем попечительского совета духовного училища, А.В. Грошевым – заместителем председателя.



▲ Иваново-Вознесенская семинария. 2006

▼ Макет развития семинарии 17 июля 2002 года Священный Синод Русской Православной Церкви принял решение об открытии Иваново-Вознесенской Духовной семинарии и назначении ректором архимандрита Зосимы (Шевчука). Необходимо было пройти лицензирование в Министерстве образования России, организовать учебный процесс уже на новом уровне, активизировать научную и издательскую работу, строить новые помещения,





▲ В семинарской трапезной.

Слева направо: генеральный директор Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца М.И. Чепель, архиепископ Владимирский и Суздальский Евлогий, архиепископ Амвросий, председатель правления Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца А.Ю. Быков. 2004

на порядок увеличить количество книг в библиотеке.

Архиепископ Иваново-Вознесенский и Кинешемский Амвросий дал благословение семинарии быть названной в честь Святителя Алексия митрополита Московского и всея Руси.

Действовавший при семинарии Научный центр по проблемам церковной истории и церковного осмысления России организовывал научное сотрудничество семинарии с Ивановским государственным университетом, Ивановской государственной архитектурно-строительной академией (ИГАСА), Ивановской государственной медицинской академией (ИвГМА). С ИГАСА проведено три совместных научно-практические конференции – две региональные и одна международная. С ИвГМА были проведены совместно две региональные конференции и круглый стол с участием студентов - медиков и семинаристов. Центром велась плановая научноисследовательская работа по целому ряду направлений. Это статистические данные по российским монастырям XIX – начала XX века, история Русской Православной Церкви во второй половине XX века, мемуары церковных деятелей как исторический источник, творчество русских религиозных писателей и философов. В числе участников работы научного центра было 9 докторов и 3 кандидата наук.

Большую поддержку в развитии семинарии оказал Благотворительный Фонд Святителя Николая Чудотворца.

В 2004 году проект реконструкции и развития Иваново-Вознесенской семинарии был представлен председателем попечительского совета, губернатором Ивановской области В.И. Тихоновым и ректором семинарии архимандритом Зосимой (Шевчуком) Патриарху и получил его одобрение.

#### Тихонов Владимир Ильич,

действительный государственный советник РФ третьего класса,

в 2000-2005 годах губернатор Ивановской области

К созданию духовной семинарии в Ивановской области приложил свою руку отчасти и я в ранге губернатора, согласившись по просьбе Владыки Амвросия в знак глубокого уважения к нему возглавить попечительский совет сначала духовного училища, а потом, когда мы совместными с епархией усилиями через полтора года после моего прихода на пост председателя попечительского совета добились его реорганизации в духовную семинарию, то и попечительский совет духовной семинарии. Более того 16 декабря 2004 года я лично по просьбе Владыки представлял Святейшему Патриарху Алексию Второму на утверждение проект развития духовной семинарии.



▲ В.И. Тихонов и архимандрит Зосима (Шевчук) на приеме у Патриарха Московского и всея Руси Алексия II

## Взаимодействие с высшей школой

В Шуйском государственном педагогическом университете в 1998 году была открыта кафедра философии и религиоведения. ШГПУ к этому времени уже не один год сотрудничал с Ивановской епархией. Еще с 1994 года священнослужители епархии читали студентам вуза курс «Философско-богословское содержание основных сюжетов Священного Писания». Широкий резонанс в стенах ШГПУ вызвали и первые философско-богословские чтения, состоявшиеся благодаря участию епархии и показавшие широкие перспективы сотрудничества вуза с Православной Церковью. Кроме того, издательством ШГПУ был выпущен в свет целый ряд книг и сборников, связанных с историей русского православия.

В 1997 году архиепископ Амвросий стал почетным профессором Шуйского государственного педагогического университета. Звание доцента ШГПУ было присвоено архимандриту Зосиме (Шевчуку); многие священнослужители получили в стенах этого вуза высшее религиоведческое образование; некоторые из них в настоящее время рукоположены в архиерейский сан.

К концу 1998 года не менее тесное сотрудничество наладилось у епархии с Ивановским государственным университетом. В его стенах неоднократно проходили занятия с учащимися Ивановских епархиальных пастырско-богословских курсов, различные богословские факультативы. А 6 апреля 1999 года состоялось подписание договора о сотрудничестве сроком действия 5 лет между Ивановской епархией и ИвГУ. Договор предусматривал приглашение в университет для чтения спецкурсов представителей Ивановской епархии, издание совместных научных сборников университета и епархии по историко-религиозной тематике, проведение совместных научных конференций, подготовку в университете аспирантов и соискателей из числа духовенства Ивановское епархии, открытие дополнительной подготовки по религиоведению на историческом факультете ИвГУ. В перспективе – открытие в ИвГУ при участии Ивановской епархии межфакультетской кафедры религиоведения и университетского храма, сотрудничество сторон во взаимном формировании интеллектуального потенциала Ивановской епархии и Ивановского государственного университета.

Добродеева Ирина Юрьевна
Кандидат философских наук, профессор,
в 2006-2012 ректор Шуйского государственного
педагогического университета

Широко известно, что архиепископ Амвросий – большой молитвенник. Пастырь-молитвенник, как говорит сам Владыка, проводит жизнь в Боге, и это не только возвышает его душу, делает ее достойной собеседницей Богу, но и заключает в себе великую благотворную силу священнического воздействия на человека. Доброе, сочувственное слово Владыки больной, тоскующей душе – рождает надежду на доброе устроение жизни, дает мужество пережить скорбь и муки, раскрывает их смысл в земной жизни. Разговаривая с человеком, Владыка отвечает на незаданные вслух вопросы.

Он ... слышит из души другого идущий вопрос. Он слышит и страх, и боль, и смятение. Отвечая «Не нужно бояться, нужно просто, верить в Бога, Бог никогда не сделает никому плохо». Беседы с Владыкой – это всегда беседы с высоким, духовным миром, благоустроенность, красота н возвышенность которого очищающе действуют на собеседника. При этом его духовный мир настолько поднят над дурным психизмом обыденности, что высотой своей врачует.



▼ Письмо директора Шуйского филиала ИвГУ А.А. Михайлова о присвоении архиепископу Амвросию звания почетного профессора Шуйского государственного педагогического университета

МИНИСТЕРСТВО ОБРАЗОВАНИЯ И НАУКИ РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ Федеральное государственное бюджетное образовательное учреждение высшего образования «ИВАНОВСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ» Шуйский филиал ИвГУ

Кооперативная ул., д.24, г. Шул. Изановская обл., 155908 Тел. (40351) 3-11-22, 3-83-00. Фанк. (40351) 3-11-22, 3-64-6). Е-mail: 1920/23/2024.5 http://www.sope.co.

23.12.2016 No 1746/09

Шуйский филиал ИвГУ сообщает следующее:

В связи с годовщиной образования Шуйского государственного педагогического университета в 1997 году, решением Ученого совета ШГПУ от 23.12.1997 года Архиепископу Ивановскому и Кинешемскому Амвросию присвоено звание «Почетный профессор ШГПУ» и выдано удостоверсиие установленного образца № 5 от 23.12.1997 года серия РГ 05.

Директор А.А. Михайлов



▲ Ректор ШГПУ Е.С. Гуртовой вручает архиепископу Амвросию диплом почетного профессора Шуйского государственного педагогического университета. Первая слева – И.Ю. Добродеева

Владыка говорит о грехе со скорбью за человека. Для него бесконечно дорога душа, как незримый Божественный светильник в человеке, он верит в душу каждого, какими бы страстями она не была терзаема. Своей верой в человека он помогает ему найти точку опоры в трагедии земного существования. Пример Владыки ясно показывает духовную сопряженность веры в Бога с верой в человека.

#### Океанский Вячеслав Петрович,

доктор филологических наук, профессор, заведующий кафедрой культурологии и литературы Шуйского филиала Ивановского государственного университета

## «А говорили мы совсем о разных вещах»

Портрет Владыки Амвросия (Щурова) стоял в моём доме рядом с иконами последние десять лет... Лично общались мы не очень часто – но само это общение носило глубоко личный характер и не о всех вещах тут стоит говорить. Одно однозначно – его архипастырские решения и благословения

были ключевыми в поворотных моментах моей жизни, совпавшими с большими судьбоносными переправами и переосмыслениями...

А говорили мы совсем о разных вещах: о старообрядческом «древнем чине» и о судьбах русского зарубежного православия, о духовном векторе в развитии Шуйского университета и о том, что «в церковной ограде советского периода без санкции особо уполномоченного не давали вбить твоздя»...

Он благословил меня и близких мне людей в дивные земные пределы преподобного Леонтия Михайловского, по сути духовно принявшие нас по лёгкому дуновению ласкового слова щедрого Владыки, который умел снимать тяготящие неподвижные тяжести, открывая путь, где «иго – благо» и «бремя – легко»...

Служба будущего архипастыря в Толпыгино соотносит его образ с подвижнической жизнью расстрелянного в 1937 году отца Павла Флоренского, имяславческое наследие которого столь значимо для моих научных разработок; наряду с трудами А. С. Хомякова и отца Сергия Булгакова, оно определяет самое существенное в них.





#### Усманов Сергей Михайлович,

доктор исторических наук, профессор Ивановского государственного университета

#### «Сразу создав<mark>ал атмосфе</mark>ру <mark>мира</mark> и любви Божией»

Владыка Амвросий был яркой и очень сильной личностью. Но многие его духовные и человеческие качества открывались не сразу. Издали человеку неподготовленному он мог показаться слишком помпезным и церемонным. Впрочем, для человека духовно опытного и развитого тут не могло быть никаких сомнений: архиепископ Амвросий своим благолепием и глубоким молитвенным настроем сразу создавал атмосферу мира и любви Божией.

Гораздо лучше это можно было прочувствовать при личном общении..

Много позже я понял, что самому Владыке куда ближе простые прихожане, нежели профессора, заслуженные артисты или золотые перья журналистики. Но и с интеллигенцией архиепископ Амвросий умел вести диалог очень мирно, уважительно и душеполезно. Так что и впервые познакомившиеся с ним преподаватели, врачи, предприниматели, чиновники за-

частую бывали прямо-таки покорены ровной интонацией голоса Владыки, его умением дать им именно то, что для них было так необходимо и драгоценно.

Владыка Амвросий смог установить добрые и очень доверительные отношения с руководителями и многими преподавателями Ивановского государственного университета. И первый ректор ИвГУ, Владимир Николаевич Латышев, и следующий ректор, Владимир Николаевич Егоров, очень ценили возможность побеседовать с архиепископом Амвросием. Очень хорошие контакты были у Владыки и с ректором Ивановского архитектурностроительного университета Сергеем Викторовичем Федосовым. Почти тридцать лет постоянного управления Ивановской епархией архиепископом Амвросием большое благо для всех нас, ивановцев, в том числе и для неправославных и неверующих. Ибо все лично общавшиеся с владыкой Амвросием, как правило, выносят из этого общения чувство глубокого уважения и - что существенно понимания общественной значимости и благотворности Православной Церкви для нашей Родины.

#### Белова Татьяна Павловна,

кандидат философских наук, доцент Ивановского государственного университета

Служение архиепископа Амвросия пришлось на важное, но непростое время для Русской Православной Церкви. Он возглавил Ивановскую и Кинешемскую епархию в период советских административных гонений на Церковь, и именно в период его епископства начался этап существенных перемен в государственно-церковных отношениях, интенсивного восстановления и строительства храмов и монастырей, значительного роста числа верующих. И все эти процессы происходили параллельно с разрушением СССР, становлением нового Российского государства, радикальными социальными изменениями.

В один из Пасхальных дней в конце 1980-х годов (год точно не помню) отец Николай, бывший тогда секретарём епархии, пригласил меня в епархиальное управление на улице Колотилова. Первое, что меня поразило, – это чрезвычайная

скромность этого помещения. Во время беседы отец Николай сказал, что здесь сейчас находится Владыка, предложил мне пройти в другую комнату и лично представил меня епископу Амвросию, сказав про меня какие-то добрые слова. Прежде я видела епископа Амвросия только на службах в Преображенском соборе (единственном тогда действующем православном храме города Иваново), а здесь он стоял совсем рядом, в очень простом интерьере деревянного дома. Но эта обстановка совсем не уменьшала величия личности Владыки Амвросия.

Он излучал любовь, благоголепие, достоинство. Наша встреча была короткой, всего несколько минут, но очень запоминающейся. Его слова, обращённые ко мне, были очень уважительными. Сказаны они были очень спокойно, размеренно. Их смысл фактически означал благословение моей скромной деятельности. Добрую память об архиепископе Амвросии хранят как православные верующие, так и люди светской культуры.





## Взаимодействие с Вооруженными силами и правоохранительными учреждениями

С начала 1990-х годов стало возможным взаимодействие епархии в воинскими подразделениями, правоохранительными учреждениями региона. Священнослужители и представители епархии, не имеющие священного сана стали проводить встречи с личным составом, участвовать в патриотическом воспитании. Активно работала тюремная миссия. У руководителей силовых структур региона архиепископ Амвросий неизменно пользовался больщим авторитетом.

Ахлюстин Александр Владимирович, генерал-майор, заслуженный военный летчик Российской Федерации

С Владыкой Амвросием я встретился в октябре 1995 года, когда прибыл по месту службы после назначения меня начальником Центра боевого применения и переучивания летного состава в городе Иваново. Это был второй человек, которому я представился в этом качестве. Первому, как положено, представился губернатору, а после него пошел не к начальнику гарнизона, а к Владыке. Попросил у него благословение на дальнейшее прохождение службы. И вот я прокомандовал Центром десять лет, и у меня не было ни гибели людей, ни серьезных летных происшествий. Может повезти год, два, три, но десять лет? Да, возможно, коллектив; возможно, есть в этом и моя роль. Но я часто думаю, что большое значение имело то, что начало моей службы в Центре было связано именно с благословением архиепископа Амвросия на ее несение. В соседних частях были чрезвычайные ситуации, связанные с гибелью людей, отказом техники, а нас эта бела миновала.

С благословения Владыки, уже под конец моей службы я выступил с инициативой строительства храма на территории военного городка аэродрома «Северный». Для того чтобы летчики, ощущающие такую потребность, могли туда прийти, помолиться перед полетами. Когда я высказал ему эту идею, он одобрил, сказал, что дело хорошее и благословил. Трудно было — и земля военная, и другие вопросы сложно решались. Но, тем не менее, усилиями всех людей, которые в этом приняли участие, храм стоит. Когда я проезжаю там, то всегда вспоминаю



Владыку, что с его благословения он был построен. Этот храм очень востребован, в него приходят многие из жителей Северного военного городка.

Нужно было видеть, как менялись лица военнослужащих, когда они слушали Владыку. Нужно ведь понимать, что 1990-е годы – это было очень сложное время. Неизвестность будущего – выгонят тебя завтра или нет, а если и нет, то служба без денег, без топлива, без имущества – и вот несмотря на такие жесткие условия, когда Владыка говорил, то ожесточенные лица офицеров, прапорщиков, солдат как-то изменялись, я обратил на это внимание. Он обладал особым даром такого изложения своих мыслей, что, как казалось, проникал в подсознание человека, но всегда использовал это только на благо.

И вообще представители силовых структур очень хорошо относились к архиепи-

скопу Амвросию. У нас тогда был своего рода «клуб» людей в погонах, сейчас между представителями разных структур нет такого тесного общения. А тогда все мы – и представители Министерства обороны, и ФСБ, и МВД, и МЧС были постоянно как бы в едином кулаке. Это было обусловлено особенностью времени, потому что задачи, которые тогда возникали, требовали тесного взаимодействия всех структур. Реагировать приходилось на разные внутренние ситуации – помните ведь это время, проблемы, связанные с Чечней, Дагестаном. И вообще та неразбериха, которая до 2000 года творилась в государстве, она сама по себе подвигала представителей силовых структур к единению. Мы все вместе ездили к архиепископу Амвросию - и генерал-майор ФСБ В.П. Майоров, и генерал-майор милиции Г.М. Панин, и многие другие. Думаю, что некоторые вещи, которые были в области сглажены в то время – это благодаря Владыке. Он очень мудро себя вел, никогда не настаивал, что нужно вот так сделать в вопросах, которые не входили в его компетенцию. Но мягкие рекомендации давал, и поскольку они не были навязчивы, то к ним прислушивались. С ним очень хорошо взаимодействовали губернаторы области -В.Н. Тихомиров, В.И. Тихонов, другие представители руководства региона.

Архиепископ Амвросий находил нужное слово для каждого – и для светского, и для военного, и для должностного лица. После общения с ним в душе наступало благодатное состояние облегчения, одухотворенности. И такое ощущение было не только у меня, но и у многих моих знакомых. Это был действительно духовный отец, Пастырь, владыка.



▲ В воинской части



▲ Награждение начальника управления ФСИН по Ивановской области В.Г. Павлова

Посещение колонии

### Аристократ духа

...Ну, вот все эти годы прошли. Конечно, достаточно долго я побыл на кафедре. В то же время скажу и сейчас, что служение епископа – очень сложное, многотрудное. Я всегда отдавал Церкви все свои силы. И священником, и епископом я не знал ни отпусков, ни свободного времени, полагая всю душу свою этому служению, которое я проходил всегда с любовью и к которому был призван от рождения моего. И сейчас, уже в почтенном возрасте, я часто прохожу мысленно свой жизненный путь и всегда благодарю Бога, избравшего и поставившего меня на это служение. И, будучи епископом, я не могу половинчато служить. На этом месте, конечно, можно быть барином. Можно уезжать на курорты, можно отдыхать и здесь, редко служить, отказывать в приеме, потому что епископ - хозяин епархии. Но у меня так не получается. Я и сейчас не знаю отпусков, каждый день принимаю людей с утра до вечера. Все монастыри и приходы Ивановской епархии всегда в моей памяти. Я во всех их побывал. И к духовенству, и к мирянам я всегда отношусь с большим сочувствием, потому что в этом вижу свой долг. Я прошел уже большой жизненный путь, свыше двадцати лет несу крест епископского служения. Но мне никогда не хотелось быть «директором» епархии; я всегда хотел быть для всей епархии любящим отцом.

Я очень люблю мою паству, понимаю трудности священнического служения, потому что сам прошел его. Сейчас больше половины духовенства епархии исповедается у меня; мне поверяют все тай<mark>ны</mark> своей души. Наверное, так бывает не у каждого архиерея. Я люблю и монашествующее и белое духовенство. Отдаю все силы свои для них, порой превозмогаю усталость, не жалею времени. Чувствую, как тяжело бывает священнослужителям, особенно в наше время, когда зачастую приходится посылать их к разбитым храмам. Многие из них очень тяжело переживают там свое одиночество, недостаток средств и другие искушения. И часто повергается священнослужитель в уныние. И мне важно его как-то удержать, успокоить, направить его мысли на путь истинный, помочь ему проходить это служение.

Я был везде. Многие архиереи из других епархий пользуются благочинными, а у меня вся епархия в зрительной памяти. Все приходы я мысленно прохожу, и не раз в день,

знаю, где какой священник служит, в каком положении он находится. А сейчас епархия стала очень большая: 10 монастырей, 160 приходов. Я знаю, чем бедствует каждый приход, какая у него туга. Если даже кто-то оступился, свою нотацию ему прочитаю, но взгляд на каждого у меня свой.

Я бы ни о ком из священнослужителей плохого не сказал. Вступая на путь священнослужительства, люди идут на крестный путь. Может, со стороны кажется он легким, а он сложен. Человек выходит на борьбу с таинственными силами того духовного мира, а бытие их реально.

Смотрите, сколько храмов приводится в порядок в наше-то время, когда со средствами во всем государстве нелегко и в Церкви полное безденежье. Просто чудо какое-то!

Многие – и белое духовенство, и монашествующие – мною пострижены и рукоположены. По сути дела, я являюсь им отцом, поэтому во время исповеди каждому стараюсь дать поддержку психологическую. Они большое дело делают: собирают милостыню, ходят просить к директорам – а это так тяжело, но все ради восстановления храмов. Священнослужители сегодняшние – подвижники конца века. Мне их легко понимать, я же испытал и радости, и печали приходской жизни.

...Так вот проходит моя жизнь. Когда я пришел на кафедру, было у нас 44 прихода, сейчас свыше 160, 10 монастырей. Милостью Своей Господь не оставляет. У нас не бывает свободного прихода. Как-то, волею судеб Божиих, кадры появляются, хотя во многих епархиях с ними есть затруднения.

Жизнь моя прошла в одной епархии. Приехал я сюда, когда мне было 22 года. Конечно, вечер моей жизни уже настал. Но и сейчас я с той же любовью отношусь к моему служению, к духовенству и к народу.

#### Архиепископ Э<mark>листинский и</mark> Калмыкий Юстини<mark>а</mark>н

#### «Он воспринимался и церковными и нецерковными людьми как аристократ»

Дворик епархиального дома был совсем маленький. Я помню, как вдоль дома и забора по коридорчику метра полтора шириной и метров двадцать длиной, пользуясь тем,

что это за зданием и там нет посторонних людей, владыка Амвросий туда удалялся, чтобы походить, и это был его «променад». И священникам он говорил, что для успокоения нервов необходимо иметь физическую нагрузку, нужно двигаться, ходить. Утешением для него было, когда он мог выехать за город, побыть в лесу, подышать свежим воздухом, потрапезничать в кругу друзей на природе, послушать пение русских народных песен. Конечно же, всем, кто близко его знал, известно, как сам он мог исполнить и песни, и романсы. Это все было как-то естественно, добро, очень достойно. Научиться такому хотелось бы мне и самому, и хотелось бы пожелать этого и другим священникам и архиереям: как живя очень скромно, тратя минимум денег на свои подрясники, рясы, пользуясь облачениями, которые долгие годы шила матушка Лариса из парчи и шелка из обычных магазинов, владыка не просто не стеснялся этого, но его служение было очень царственным, достойным. И какие у него были жезлы и посохи, какие облачения - для тех, кто его видел, не было существенно. Он воспринимался и церковными и нецерковными людьми как аристократ. И если сказать, что это человек крестьянского происхождения, у которого формально одна семинария из образования, что многие годы это был настоятель сельского храма - в это трудно было поверить. Потому что по поведению, по достоинству, Владыка был аристократ духа, удивительно умевший сохранять чувство меры, всегда открытый для общения.



▲ Слева направо: митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, архиепископ Амвросий, архиепископ Элистинский и Калмыцкий Юстиниан

#### Игумен Агафангел (Гагуа),

помощник Митрополита в Московском представительстве Митрополичьего Округа Русской Православной Церкви в Республике Казахстан, советник Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца, доктор медицинских наук, профессор

#### «Он мог общаться с профессионалами так, что им было интересно»

Он ведь еще разбирался во многих тонкостях, присущих представителям той или иной нации, и это притом, что сам всю жизнь прожил в России. Владыка мог поддерживать взаимно интересный разговор с представи-

### **Архиепископ Антонио Меннини** (Римо-Католическая церковь)

#### «Способность понять каждого человека и всем помочь»

Я был апостольским нунцием – послом Ватикана в России с 2002 по 2010 год. Впервые встретился с архиепископом Амвросием в 2004 году, когда был приглашен посетить его епархию. Эта поездка была очень приятным, благостным событием. Между мной и владыкой Амвросием сразу же установились доверительные и дружеские отношения. Меня поражали в нем его мудрость, скромность, доброта, его способность понять каждого человека и всем помочь. Архиепископ Амвросий был истинно человеком Божьим и другом для всех людей!



◆ Справа налево: архиепископ Антонио Меннини, архиепископ Амвросий, архимандрит Зосима (Шевчук)

телями Ивановской грузинской национальной автономии «Ивериа», с православными сирийцами, которых много проживает в Иваново. У него без труда получалось находить точки соприкосновения с иудеями. Когда здесь возглавлял еврейскую общину Эрвин Берахович Кирштейн, у них было очень доброе общение. Это дар архипастыря, пользовавшегося заслуженным авторитетом не только у православных, но вообще у всех жителей нашего региона.

Многие после общения с архиепископом Амвросием поражались, откуда у него такие энциклопедические знания. По сути, он разбирался практически во всем. Мы не будем здесь касаться непосредственной сферы его деятельности, как управляющего епархией. Но если мы возьмем, экономические, политические, медицинские вопросы, сферу культуры, воспитания молодежи - он мог общаться с профессионалами так, что им было интересно. Очень хорошо разбирался в музыке, любил ее. Он умел обратить внимание на духовные основы болезни, о которых большинство врачей обычно не задумываются. Кроме того, архиерей был очень начитан; имел определенное представление о средневековой медицине, о восточной медицине. Его необычный взгляд будил мысль, заставлял невольно сравнивать, а как это соотносится с привычной для нас практикой.

#### Игумен Варлаам (Борин),

настоятель Воскресенского мужского монастыря с ела Ермолино

#### «Мы все делаем одно общее дело – служение Богу и Церкви»

Помню, как на праздничном обеде после Литургии в День тезоименитства владыки, когда было произнесено много всяких хвалебных тостов, провозглашено здравиц и бесконечно многая ему лета... Кстати, когда очередной поздравитель увлекался и его тост незаметно перетекал в доклад или основательные автобиографические хроники, отмечая между прочим и роль архиерея, владыка миролюбиво крестил оратора и, улыбаясь, говорил:

- Мир ти, благовествующему!

Все начинали смеяться, облегченно вздыхать и тостующего совсем уже не слушали, да он и сам, опрокидывая бокал, удовлетворенный садился на место.

А в конце застолья в ответном слове управляющий епархией, седовласый архиерей, сказал:



▲ С игуменом Агафангелом (Гагуа) в беседке во дворе архиерейского дома

– Вот тут много говорили... Я простой монах... Я такой же послушник, – владыка произносил это слово с ударением на о, – послушник, как и вы все. Просто я сижу в этом кресле, вы – каждый на своем месте. Мы все делаем одно общее дело – служение Богу и Церкви, только каждый на своем месте...

В этих словах нисколько не было смиренничества, в его устах они звучали очень просто и искренне. Они исходили из смиренного сердца.

Ещё владыка Амвросий говорил:

– Вы все мои ставленники, многие – постриженики, многие исповедуются у меня... Я знаю душу каждого, знаю ваши заботы, трудности... Я каждый день мысленно обхожу все приходы...

Владыка вспоминается и как управляющий епархией, а, точнее сказать, отец епархии, и как старец-молитвенник, когда был на покое, и как прекрасный исполнитель романсов и русских народных песен... Романсы, основной темой которых, как правило, являются любовные страсти, владыка пел так чисто, так сердечно, что никаких душераздирающих страстей не чувствовалось. И порой по поводу таких текстов говорил:

- Ведь это жизнь...

#### Протоиерей Андрей Ефанов,

секретарь Епархиального Совета Кинешемской епархии

#### «Служил владыка благоговейно и неспешно»

Подошел день моей иерейской хиротонии. Всенощное бдение совершал архиепископ Амвросий в сослужении секретаря епархии протоиерея Николая Винокурова,

удивительного пастыря, духовного наставника многих священнослужителей Ивановской епархии. Служил владыка благоговейно и неспешно, что, впрочем, всегда было отличительной чертой этого архипастыря. Каждое произнесенное слово молитвы архиепископа Амвросия было четким, доходило до слуха молящихся.

Но уже тогда, в середине 90-х годов прошлого века, владыка болел, и ему нелегко было совершать чин Воздвижения Креста. Однако он, переборов немощь, совершал низкое поклонение с крестом в руках, поддерживаемый иподиаконами.

Всегда в преддверии Воздвижения Честного Креста Господня мне вспоминается согбенная фигура престарелого архиепископа Амвросия, который, держа над головою крест, преклоняется почти до земли, чтобы потом вновь распрямить свою больную спину, воздвизая крест над молящимися.

Владыка Амвросий всю свою жизнь без остатка вознес на крест, сораспяв себя Христу, и этот пример подвижнического служения Богу воодушевляет меня, как и многих других священнослужителей, рукоположенных этим архиереем-старцем, на неленостное служение Богу.

#### Игумен Антоний (Логинов),

духовник Воскресенского мужского монастыря села Ермолино, в 1992-2006 гг. духовник Ивановской (Иваново-Вознесенской) и Кинешемской епархии

#### «Таких архиереев в современной природе не существует»

Все без исключения предметы священнического и монашеского облачения: крест, рясу, подрясник, клобук, мантию и проч. владыка оплатил из своего кармана. Когда я рассказывал об этом некоторым представителям других епархий, на меня смотрели с ухмылкой, оправдывая мои «сказки» наивным пиететом к своему духовнику. «Таких архиереев в современной природе не существует», – был однозначный

мысленный, а подчас и озвученный ответ.

«На какой же приход, касатик, тебя отправить, чего бы ты хотел?». На такой вопрос владыки у меня уже к тому времени созрел ответ: «Да мне бы, где потише, поменьше народу да побольше грибов». И очутился я в Ермолине, казалось бы, полностью удовлетворяющем всем вожделенным условиям. Но не тут-то было: как выяснилось, то самое Ермолино находится неподалёку от железнодорожной станции, представляющей собой узел трёх прямых направлений: Москвы, Питера и Нижнего Новгорода. Тихий ермолинский приход постепенно пришёлся по вкусу некоторым жителям этих мегаполисов, они стали ездить сюда и тем самым беспокоить интересующийся православием отдел госбезопасности.

Реакция компетентных органов на это безобразие в то время была довольно предсказуема: настоятеля, т.е. меня, вызвали в августе 1986 к уполномоченному Совета по делам религий, в кабинете которого уже угнездился представитель всесильного комитета. Он до ужаса вежливо предлагал мне периодически «постукивать» на сомнительных москвичей, питерцев и нижегородцев, разумеется, из самых благородных и патриотических побуждений. Я, в свою очередь, как-то вежливо отказался. Владыка Амвросий, который уже ждал окончания моего собеседования с органами, сразу предупредил, что такие вещи даром не проходят. Надо будет ждать ближайшей пакости и мне, и моим знакомым, что, естественно, и не заставило себя ждать. Но последствия, по милости Божией, оказались терпимыми, с другими за подобную нелояльность случалось и похуже.

Всё же недремлющие стражи госбезопасности стали давить на епископа, требуя перевода несговорчивого попа подальше от этого непотребного ермолинского узла. Владыка много раз при наших встречах рассказывал о различных приёмах, с помощью которых ему приходилось выкручиваться, дабы

меня оставить на месте. Опять же полуриторический вопрос: а какому ещё архиерею придёт в голову рисковать своим положением, дабы отстаивать существование какогото несчастного батюшки в какомто несчастном селе? Точку на этом поставила перестройка, до которой таки удалось дотянуть.

#### Иеромонах Иларион (Соколовский),

насельник Воскресенского мужского монастыря села Ермолино

Главной чертой в личности владыки Амвросия я бы назвал его смелость. Именно она всегда поражала меня, и я её считаю особо ценной и уникальной.

Если владыка видел, что человек имеет шанс на спасение, то он обязательно давал ему этот шанс, чего бы это ему самому не стоило. А стоило зачастую - очень многого: здоровья, нервов, напряженных молитвенных усилий, неприятностей по службе и в карьере, злобы со стороны якобы обиженных тех людей, меркантильные личные интересы которых были так или иначе задеты. Потому что, если владыка понимал, что формальное знание канонов Церкви в конкретном случае вступает в противоречие с христианским духом, то он не стеснялся пренебречь буквой. Что немало угрожало его карьере и положению: ведь тем самым он не только наживал себе врагов, но и давал им формальный повод для жалоб в «инстанции» и пр.

Таким образом, несмотря на всю свою неспешность в поведении и незыблемо миролюбивое настроение, Владыка Амвросий имел немало врагов, ненавидящих его почти как бесы, которых Владыка немало изгнал из заблудших душ.

Таким мне и запомнился владыка Амвросий: ревностным пастырем, смело расчищающим поля для небесных посевов на нашей грешной земле, неизменно изобличающим тьму и воюющим с ней, под какими бы благими или законническими личинами она не являлась к нам из преисподней.



## **Кононин Станислав Александрович,** почетный гражданин города Иваново

#### «Душа очищалась от общения с этим святым человеком»

Владыка мне говорил: «Станислав Александрович, не торопись, все там будем». Несколько лет назад у нас с ним был такой разговор. Я у него много раз был в гостях. У нас с ним день рождения у обоих 28 марта, и я в этот день всегда ездил его поздравлять. Кузьмичев Александр Станиславович, когда был главой администрации города Иваново, тоже старался его поздравить в этот день; иногда заезжал за мной, чтобы мы вместе ехали. Всегда долго беседовали. После этих разговоров душа очищалась от общения с этим святым человеком.

Когда владыка посещал мебельный комбинат, где я был генеральным директором и встречался с коллективом, то все затаив дыхание, его слушали. И потом, когда между собой разговаривали – самые высокие оценки были как его словам, так и той обстановке, которая невольно возникала в присутствии владыки. Необычайно умный человек, и настолько же простой в общении.

# Двали Гела Нодариевич «Настолько доброго человека я до этого не встречал»

Настолько доброго человека я до этого не встречал. Он мог принять и выслушать как равного себе любого, и даже тот, кто далек от церковной жизни, в присутствии владыки Амвросия проникался сознанием важности и святости того служения, которое он несет. Мы встречались не один раз в разные годы. Он болел диабетом, но внешне никак не показывал своего болезненного состояния, оставался жизнерадостным, умел хорошо пошутить. Любил русские песни, сам прекрасно пел. Столько удалось послушать старинных народных песен в его исполнении, многие из которых я до того никогда не слышал. А когда владыка служил, то его молитвенное состояние передавалось тем, кто стоял в храме, я это прочувствовал на себе.

Помню, когда мы ездили в Грузию, встречались там с Патриахом-Католикосом Илией Вторым, поговорили с ним, и оказалось, что они учились вместе с архиепископом Амвросием в Московской духовной семинарии. И он сказал нам, что хорошо помнит его, просил передать от него приветственные слова и добрые пожелания. Когда мы вернулись в Иваново, то встретились с владыкой, и он был очень рад нашему рассказу, вспомнил Патриарха Илию. Я много думал о том, что эти два человека очень похожи друг на друга. Они служили во времена, когда за веру преследовали, но не только от нее не отказались, но сохранили любовь и тепло к людям. Мне навсегда запомнилось, как владыка Амвросий умел быть благодарен Богу за все. Ему пришлось пережить очень трудные времена, в детстве питаться кормовой свеклой, а он умел в этом видеть только положительную сторону...



**Челышев Игорь Владиславович,** врач психиатр-нарколог, директор центра семейной психологии и права «Темис»

# «Его простые выводы и советы, впоследствии оказывающиеся совершенно очевидными»

С владыкой Амвросием меня познакомил в самом конце 1990-х мой друг, священник и врач, тогда еще иеромонах, теперь игумен Агафан-

гел. Не постесняюсь сказать, психологическое состояние мое в то время было удручающим. Бизнес, которым я занимался сразу по окончании института, рухнул в один день. Мне казалось тогда, что вместе с бизнесом обрушился мир – исчезли мечты, будущее. Реальность выглядела лишенной всякого смысла. Мне было 30, а я чувствовал себя глубоким, уставшим стариком. Первая встреча в скромном епархиальном управлении запомнилась тем, что архиерей с проницательным взглядом говорил мне что-то, затем вдруг обнял, и меня охватила волна доброй энергии и все невзгоды, вдруг, показались мелочью, пустым. Потом мы неоднократно встречались и разговаривали.

Я никогда не забуду спокойный голос владыки, его простые выводы и советы, впоследствии оказывающиеся совершенно очевидными. Не будет преувеличением, если я скажу, что владыка Амвросий помог мне сохранить жизнь своей мудростью и бесконечной отеческой любовью.

#### Нечаева Елена Вячеславовна «Его слова проникали прямо в сердце»

Мне не очень много пришлось общаться с владыкой Амвросием, но те несколько встреч, которые были, оставили неизгладимое впечатление. Мы познакомились, когда мой племянник стал монахом, а затем и священником — игуменом Агафангелом, занялся строительством храма, я помогала ему в подготовке связанных с этим мероприятий. На первом этапе, для того чтобы сплотить людей, было важно организовывать совместные трапезы, где люди общались друг с другом в неформальной обстановке, более проникаясь стоящими перед ними совместными задачами.

На нескольких таких ужинах был архиепископ Амвросий, причем один из них проходил непосредственно в епархиальном управлении. Поразили его внимательность и забота: сам он почти ничего не ел, но внимательно следил за тем, чтобы каждый из сидящих за столом был сыт. Я руково-

дила организацией приема, так он несколько раз сказал: «Присядьте с нами, отдохните!» Это очень резко контрастировало с поведением руководителей такого ранга «в миру», которое мне немало приходилось встречать на жизненном пути.

На приемах было очень много людей, но архиерей находил время поговорить с каждым, кто, как он чувствовал, нуждался в этой беседе. Несколько раз мы с ним разговаривали.

У владыки был редкий талант говорить о каких-то, казалось бы, совершенно отвлеченных вещах, но его слова проникали прямо в сердце, успокаивали, давали жизненные силы. Он всем интересовался, но тут же мог увязать все это с тем, как Бог руководит нашей жизнью, что именно к Нему нужно обращаться во всех трудностях и не надеяться ни на кого, кроме как на Господа.

Эти несколько встреч незабываемы для меня, они живут в моем сердце.



Монахиня Екатерина (Нелюбина)
«Каждое прочитанное
им слово проникало прямо
в сердце»

Никогда не забуду беседку во дворе архиерейского дома, обвитую сиреневыми цветами клематиса. На стенах висят иконы, а за круглым столом сидит архиепископ Амвросий. На лице улыбка. Он обычно обращался к нам так: «Приветствую вас, доро-

гие мои». И казалось, что он так рад встрече с нами, как любящий отец со своими детьми. В каждом человеке Владыка видел образ Божий.

Когда я заболела, он спрашивал: «В чем заключается Ваша болезнь?» Начинала объяснять, и вдруг через какое-то время понимала, что боль ушла, стало легче. Потом лежала в больнице в Москве, возникли сложности с постановкой диагноза и выбором дальнейшего лечения. Очень переживала, а ночью во сне увидела владыку, как будто он рядом и смотрит на меня. После этого все наладилось; не покидала уверенность, что именно молитвы духовного отца помогли мне.

Владыка, будучи на покое, соборовал на Страстной седмице своих духовных чад в своем доме. Была незабываемая атмосфера любви и радости. Когда архиепископ помазывал, все пели. Начинали с ирмосов канона «Помощник и Покровитель», потом многие другие молитвы. Владыка и сам очень любил петь.

Он очень проникновенно читал покаянный канон преподобного Андрея Критского; знакомые из Библии ветхозаветные образы вставали перед глазами. Каждое прочитанное им слово проникало прямо в сердце, слезы сами текли из глаз.

Владыка очень одобрял, когда мы ухаживали за больными. Он говорил: «Ничто так не смягчает сердце, как уход за больным человеком. Награду получают одинаково — и тот, кто терпит болезнь, и тот, кто за ним ухаживает».

#### Монахиня Софрония (Алексеева)

«Владыка принимал участие в судьбе почти всякого знакомого ему человека»

Казалось, владыка принимал участие в судьбе почти всякого знакомого ему человека. Он говорил, что вечером мысленно обходит всю епархию, каждый приход. Один из очевидцев рассказывал, как он был свидетелем дерзновенного разговора нашего архиерея с Богом. Владыка ходил по своему дворику и вслух очень

горячо вопрошал: «Ну почему Ты не можешь сделать для этого человека? Почему? Я Тебе дни и ночи молюсь и служу. А Ты? Разве это трудно Тебе сделать?!».

Нередко владыка - и я была свидетельницей тому - вспоминал имя человека, довольно давно ему представившемуся в очередном общем потоке притекающих к архипастырю. Я уверена, что это не просто особое свойство памяти: владыка видел не только внешним, но и внутренним взором того, кто перед ним стоит. Все мы, конечно же, без труда отличим розу от ромашки. А вот биологи, знающие название многих растений, могут также и различать их на поле вплоть до мельчайших травинок, что пред обыденным взором – лишь сплошной зеленый ковер. Для нас это неудивительно: они же знают, на то и ботаники! Так и владыка духовным взором различал и отличал друг от друга многие стебельки на ниве Господней.

Бухарова Наталья Евгеньевна, супруга священника Кинешемской епархии

«У меня даже мелькнуло в голове – «английский лорд!»».

Впервые мне довелось увидеть его в начале 1990-х годов на Рождественском утреннике в Дунилово, где мы были со своими детишками по приглашению игуменьи Ольги. После чудесного спектакля архиепископ Амвросий сказал слово. В те годы видеть, слышать, взять благословение у самого владыки делом было необычным, и даже сейчас это так. Владыка обратился со своим словом к сидевшим на первых рядах, к местным, как тогда говорили, номенклатурным работникам, хозяйственникам и начинающим предпринимателям, - людям явно далёким от богомыслия.

Владыка был замечателен уже одним своим внешним видом. Он был величественен и прост одновременно. Поражало это благородство и спокойствие. У меня даже мелькнуло в голове – «английский лорд!». Сует-

ность, которая характеризует всю нашу нынешнюю жизнь, в нём отсутствовала совершенно, ей нигде не было места, всё оно было занято чем-то ИНЫМ...И этого – иного – ни у кого, кроме владыки не было.

Но то, как он обратился к этим сидящим людям, было ещё более поразительно. Он стал рассказывать им историю Рождества Христова не торопясь, так подробно, как рассказывал бы своим личным любимым детям, внукам. И эти взрослые солидные дяди и тёти сидели тихо, затаив дыхание, им было очень интересно, и они, действительно, стали чем-то похожи на детей... Нет, далеко было бы любому английскому лорду до нашего владыки.

Это первое впечатление оказалось совершенно неслучайным. Мы снова и снова встречались с его удивительным достойным спокойствием и таким непостижимым для нас смиренномудрием.

#### Верещак Светлана Александровна,

супруга священника Кинешемской епархии

#### «Любил всех и не мог никак наказать провинившихся»

Он был необычайно интеллигентен, в речи, движениях. В его маленьком кабинете в шкафчике за стеклом лежала скрипка. Мы знали, что ему кто-то играл... Любил всех и не мог никак наказать провинившихся...

Август 1992 года. 19-летний Максим служит диаконом в Плесе. Мне, молоденькой матушке, как художнику, все это ОЧЕНЬ нравится. Природа, набережная Волги, Левитан, музеи на каждом шагу, фестивали музыки и искусства и это любимое бродильное настроение, каждый вечер. Все это рядом, только спуститься с горы... Владыка Амвросий вызывает к себе Максима и настоятельно советует принять сан священника. «Открывается много храмов, у вас есть трехлетний опыт прислуживания в алтаре, год семинарии очно и рекомендации священников. Думаю,

вы справитесь. Доучитесь заочно». Максим, растерянно: «Владыка, мне 19 лет, можно я дьяконом побуду в Плесе, ну хоть лет до 25, поумнею». Владыка шумно вздыхает, откладывает подготовленный ранее указ. Разговор переходит на матушку, ремонт храма в Плесе, просто о чем-то отвлеченном. Владыка снова берет в руки указ: «Ну что, Максим, все-таки дьяконом пока?» «Да, владыка, рано мне в священники, не смогу». Архиепископ Амвросий, сдерживая негодование, убирает бумагу и благословляет диакона Максима возвращаться в Плес, помогать священнику Игорю, который души в дьяконе не чает...

Что-то стало происходить с тех пор непонятное. Отец Игорь недоволен диаконом, дает послушания, заведомо невыполнимые, сам Максим уже косо смотрит на батюшку, с которым душа в душу вчера еще Преображение отмечали. Тот еще хвастался пред другими братьямисвященниками поющим дьяконом и шьющей облачения матушкой. А мы были рады жить вместе и трудиться с близкими по духу и образу жизни людьми... Я ужасно заболеваю и попадаю в больницу, на два месяца и не в Плесе, а у родителей в военном городке... Все вверх дном. Мечта остаться дьяконом в Плесе исчезает, как туман... Максим, понимая, что ослушался настоятельной просьбы владыки, едет в епархию и падает в ноги архипастырю: «Владыка, простите. Делайте со мной что хотите».

## **Вшивцев Александр Аркадьевич,** член Союза журналистов России

#### «Все любили, уважали и почитали владыку Амвросия»

В 1980-е, и особенно в 1990-е годы прошлого века нашу страну раздирали нешуточные страсти. В ивановской прессе, что называется, «доставалось» многим известным лицам города и области. Но журналисты никогда не «наезжали» в

своих публикациях на архиепископа Амвросия (за кулисами газет, в частных беседах, конечно, такое могло быть, но случалось это, тем не менее, крайне редко...).

Странное дело... Многие журналисты ивановских газет недолюбливали в ту пору Православную Церковь. Некоторые, особенно люди старшего поколения, выросшие при социализме, так относились к Православию в силу своего воспитания. Другие, помоложе, видели в священниках врагов всего современного и прогрессивного, а Православие называли «тормозом в развитии общества и науки». И, причем, это касалось не только священников ивановских. Но - все любили, уважали и почитали владыку Амвросия!

Например, когда в Иваново для «встречи с общественностью» приезжал талантливый и популярный миссионер, диакон Андрей Кураев, и я собирался делать репортаж об этом мероприятии, одна очень известная ивановская журналистка была очень удивлена: «Как! Ты хочешь писать об этом масоне? Он же тайный противник всего русского в мире!»... Это, признаюсь, меня тогда очень удивило. Но еще больше удивило то, что она сказала после этих слов: «Надо больше писать о владыке Амвросии, а не об этих приезжих "звездах"! Вот с кого им всем надо брать пример - с владыки Амвросия! Да и нам тоже это не помешает!».

Примерно через год Иваново посетил будущий Патриарх, а тогда еще митрополит Кирилл. Встреча с ним проходила в зале областной Думы, на улице Пушкина, там, где сейчас размещается Правительство Ивановской области. Та же популярная журналистка сказала мне тогда примерно такие же слова, что и про диакона Андрея Кураева. То есть сугубо светский человек считал владыку выше и авторитетнее упомянутых мной только что весьма известных деятелей Русской Православной Церкви.

### На покое

19 июля 2006 года архиепископ Амвросий был почислен на покой решением Священного Синода в связи с достижением 75-летнего возраста. С этого дня и до самой своей кончины он пребывал в своем небольшом доме, практически ежедневно принимая всех, кто стремился получить от него духовное наставление. Когда позволяло здоровье, совершал богослужения в Ильинском храме г. Иваново. Помогали владыке в быту в последние годы его жизни архимандрит Никандр (Шамов), иеродиакон Николай (Яковлев), монахини Анастасия и Сергия.



Епископ Кинеш<mark>емский</mark> и Палехский Иларион «Никогда не ставил себя наравне с ним»

Когда владыка ушел на покой, я, будучи настоятелем монастыря, приезжал к нему за духовным окормлением. И он всегда был сердечно рад моему приезду. Искренне интересовался моей жизнью, внимательно выслушивал и всегда помогал мудрым отеческим советом. Спрашивал, как живут батюшки, как строятся и восстанавливаются храмы. В нем никогда не угасал живой интерес к жизни приходов.

Перед Синодом я ездил к владыке и брал его благословение. А когда уже стал епископом, то приезжал и благодарил его. Я даже помню, что говорил ему тогда: «Я не знаю, как сложилась бы моя дальнейшая судьба, если бы не Вы. Через Вашу любовь я пошел на это служение. И благодаря Вам я знаю, с кого мне брать пример».

Советы владыки, как опытного архиерея, мне всегда помогали. Но я никогда не общался с владыкой «на равных», как архиерей с архиереем. Я приезжал к владыке, как к отцу, наставнику, приезжал, как его духовное чадо. Никогда не ставил себя наравне с ним.

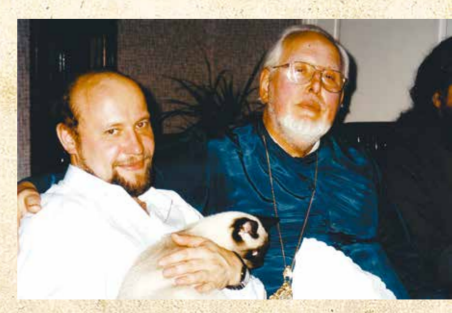
▼ С архимандритом Никандром (Шамовым)

**Архимандрит Никандр (Шамов),** настоятель Ильинского прихода города Иванова

«Всегда говорил: "Для меня самое главное – это молитва"»

Именно Ильинский храм был определен как место для служения архиепископа Амвросия во время его пребывания на покое. Несмотря на то, что владыка любил кафедральный собор, он и сюда часто приезжал служить, еще когда был управляющим епархией.

Ему всегда нравился этот храм, он восхищался его архитектурой, живописью, очень хорошей акустикой. Как он говорил: «храм как маленькая изящная палехская шкатулка». Ну, и самое главное, наверное, он чувствовал, как здесь его любят. Поэтому и выбрал именно Ильинский храм. Владыка служил всегда проникновенно и духоносно. Что запомнилось из служения с ним: когда он уходил в молитву, то не замечал, что вокруг него; молитва полностью его поглощала. Вовремя или нет подадут ему посох, постелят ли орлец – он этого не замечал.



Всегда говорил: «Для меня самое главное – это молитва. Когда я прихожу на службу, то забываю про свои болезни». У него очень болели ноги. А есть длительные богослужения: чтение канона преподобного Андрея Критского во время Мариина стояния занимает несколько часов. И он выстаивал их, отвергая предложения читать сидя.

Я понимал, что после такого длительного стояния сделать первый шаг, сойти с места, ему стоило очень больших усилий и боли. Но во время молитвы владыка об этом забывал.

Мы часто общались в это время, в том числе и когда владыка лежал в больнице. Он рассказывал разные интересные истории из своей жизни, о детстве, о тех людях, которые его окружали, о разных именитых священниках, о трудных жизненных ситуациях. В то же время мог и пошутить. И он всегда говорил, и нас этому учил: «Сейчас много выходит книг, разных поучений. Но люди отвергают самое главное. Они читают Евангелие, но не вчитываются. А это книга, в которой все написано. Только читайте ее внимательно, с рассуждением, и Господь все откроет».

#### Протоиерей Сергий Арбузин,

настоятель Иоанно-<mark>Богословско</mark>го прихода города Иванова

## «Ни разу не видел и не слышал его раздраженным»

Когда он на покое уже был, я служил у него в домовом Покровском храме на праздники, а матушка пела. Я больше сорока лет был рядом с владыкой. И за все это время ни разу не видел и не слышал его раздраженным.

#### Обманкин Сергей Иванович

Два раза навещал его в архиерейском доме, когда архиепископ Амвросий был уже на покое. Мы тогда просто беседовали. Но даже этот, казалось бы, простой разговор, когда внешне нет никаких просьб, не решаются никакие вопросы – он и в первый и во второй раз приносил особое умиротворение в душу. Это особенный человек. Общение с ним непередаваемо словами; оно затрагивает какие-то более глубокие уровни человеческой души. Но при этом – все происходило в рамках самого обычного разговора о простых обыденных



вещах. Но какое-то одно его слово, сказанное как бы невзначай, – и все переворачивалось в сознании и в сердце, становилось на свои места. Такого ни с одним человеком не было у меня в жизни.

▲ Архиепископ Амвросий награждает С.И. Обманкина

#### Монахиня Анастасия (Мурыгина)

#### «Он никогда не показывал себя немощным»

Он был очень скромным и очень вежливым со всеми, кто его окружал. Никогда даже голос не повышал. Если иногда кто-то из нас что-то не так делал, владыка старался этого не показать, как будто не заметил ничего. К тем, кто повседневно ему помогал относился очень хорошо, с уважением. Никогда не говорил, что чтото не так приготовили или не так подали. Один раз приготовили ему суп; владыка его съел. А потом сами попробовали, а суп пересоленый - матушка, которая готовила, два раза его посолила. Она подходит к владыке: «Простите, я суп пересолила!» А он улыбается и говорит: «Очень хороший суп, очень вкусный!» Старался не только не обидеть, но и не расстроить никого из нас.

Его день – старца-архиерея, пребывающего на покое – строился так. Утром, когда владыка после молитвы выходил из своей кельи, он обычно принимал ванну. Потом выходил на завтрак. Затем начинал принимать людей. У него был очень большой прием: он никому не отказывал из тех, кто просил его о встрече. По телефону постоянно звонили,

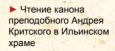


спрашивали, когда можно прийти. И он всем назначал время. Независимо от того знакомый это или незнакомый, мирской человек или священник.

Кроме последних двух лет жизни, когда болезни особенно обострились, владыка продолжал принимать людей, давать им духовные советы, исповедовать и соборовать, и многих принимал даже и в это время, несмотря на болезни.

Во время болезни ему удавалось сохранить ту выдержку, которая всегда его отличала. Его ведь уже и на трапезу келейник отец Николай вывозил на кресле, но он никогда не показывал себя немощным. Всегда был аккуратно одет, причесан. Благословлял нас. Спрашиваю его: «Владыка святый, как Ваше самочувствие?» «Хорошее, матушка, очень хорошее». «А как Вы спали?» «Очень хорошо». А отец Николай – он же его келейник, в одной комнате ночевал – владыка ведь болел, вдруг чего-то ночью понадобится – рассказывал нам потом, что очень плохо спал владыка, всю ночь ворочался.

Больше всего запомнилось из общения с владыкой запомнились его тактичность, благородство, пунктуальность. И самое главное – очень любящий. С ним разговариваешь - как будто с родным отцом. Я у него исповедовалась.

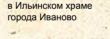




С архимандритом Никандром (Шамовым) и иеродиаконом Николаем (Яковлевым)



После богослужения





 С монахиней Ксенией (Галанцевой)



Он до последнего дня думал о других. На 8 ноября - день своей кончины - назначил встречу болящей монахине Александре, то есть в прямом смысле до последнего дня своей земной жизни нес то служение, к которому был призван, не думая о том, насколько сам болен. Владыка никогда не жил для себя, не думал о себе.

Слева направо: депутат Государственной Думы ФС РФ В.В. Иванов, архиепископ Амвросий. профессор Ивановского филиала института управления А.А. Федотов



### КОНЧИНА И ПОГРЕБЕНИЕ

8 ноября в 5 часов утра после тяжелой продолжительной болезни скончался пребывавший на покое архиепископ Амвросий (Щуров).

10 ноября 2016 года в городе Иваново состоялось отпевание архиепископа Амвросия

Утром в Преображенском храме, где с вечера 8 ноября находился гроб с телом покойного архипастыря, была отслужена Божественная Литургия. Ее совершили митрополит Иваново-Вознесенский и Вичугский Иосиф, митрополит Астраханский и Камызякский Никон, архиепископ Элистинский и Калмыцкий Юстиниан, епископ Городецкий и Ветлужский Августин, епископ Кинешемский и Палехский Иларион, епископ Ванинский и Исинский Иоанн, епископ Ванинский и Переяславский Савватий в сослужении многочисленного духовенства.

Затем в Преображенском храме был совершен чин отпевания покойного. Митрополит Иосиф огласил текст соболезнования Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в связи с кончиной архиепископа Амвросия (Щурова). К собравшимся также обратился губернатор Ивановской области П.А. Коньков. Были зачитаны соболезнования, поступившие от архипастырей Русской Православной Церкви и Главы Российского Императорского Дома.

Гроб с телом почившего архипастыря был обнесен вокруг Преображенского храма. Затем его перевезли к Петропавловскому храму на кладбище в Балино (г. Иваново), где состоялось погребение. Место отпевания и погребения были избраны в соответствии с волей новопреставленного.

На отпевании архиепископа Амвросия присутствовали губернатор Ивановской области П.А. Коньков, член Совета Федерации РФ В.М. Бочков, председатель Ивановской областной Думы В.В. Смирнов, председатель Ивановской городской Думы А.С. Кузьмичев,



◀ На могиле
архиепископа Амвросия

глава города Иваново В.Н. Шарыпов, другие представители государственной власти и органов местного самоуправления, общественных организаций, многочисленные богомольцы.

Память о владыке сохраняется его духовными чадами. Место погребения архиепископа Амвросия, на котором установлен памятный крест, стало почитаемым православным народом духовным объектом, куда часто приезжают не только его духовные чада, но и православные верующие из разных регионов России.

▼ Отпевание архиепископа Амвросия



## ПАМЯТЬ О ВЛАДЫКЕ

## КНИГИ ВЛАДЫКИ И О ВЛАДЫКЕ

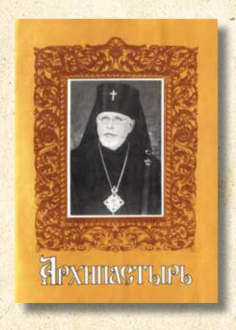
### ПРИЖИЗНЕННЫЕ ИЗДАНИЯ



Архиепископ Амвросий (Щуров). Слово архипастыря. Иваново, 1997. 128 с. В книгу вошли статьи, проповеди, выступления разных лет. Издана в связи с 20-летием архипастырского служения владыки Амвросия.



Архиепископ Амвросий (Щуров) Жизнь в Боге. Шуя, 1997. 86 с. Сборник статей, проповедей и выступлений разных лет почетного профессора Шуйского государственного педагогического университета архиепископа Амвросия (Щурова)

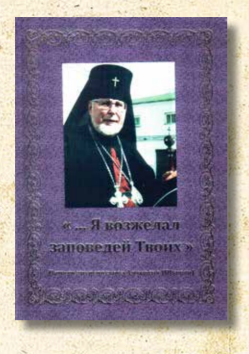


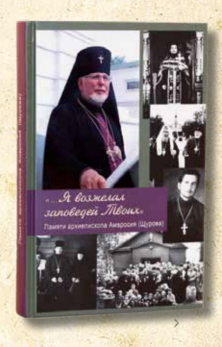
Федотов А.А. Архипастырь. Иваново, 1998. 43 с. Биографический очерк об архиепископе Амвросии (Щурове). Книга одобрена Издательским советом Русской Православной Церкви.



Архипастырь. Иваново, 2002. 118 с.
В книгу вошли биографические и фотоматериалы, а также статьи, проповеди, выступления архиепископа Амвросия разных лет. Издана в связи с 25-летием архипастырского служения владыки Амвросия и 50-летием его служения в священном сане.

### ПОСМЕРТНЫЕ ИЗДАНИЯ





В 2017 году выдержала два издания книга «Я возжелал заповедей Твоих. Памяти архиепископа Амвросия (Щурова) (Иваново, 2017. 474 с.; Москва, 2017. 512 с.). В книгу, посвященную памяти архиепископа Амвросия, вошли воспоминаний о нем тех людей, которым дорог почивший архипастырь, биографический очерк о нем, статья, посвященная его архиерейскому служению, фотоматериалы и документы. Допущено к распространению Издательским советом Русской Православной Церкви.



#### Карпов Сергей Владимирович, директор издательства «Синтагма»

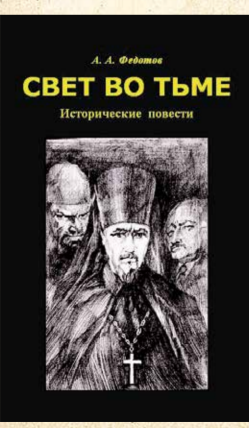
Наше знакомство с владыкой Амвросием продолжалось более 15 лет. Этот значительный отрезок жизни был прожит в прямом смысле под его омофором. С моей знакомой мы достаточно часто, особенно в последние годы, посещали владыку для исповеди и разрешения многочисленных жизненных вопросов. Незабываемые многочасовые беседы в его доме на улице Березниковской, а в погожее время во дворе в беседке с неизменным самоваром, навсегда останутся в нашей памяти. Естественно мы горячо поддержали идею издания книги воспоминаний об архиепископе Амвросии, которая впоследствии вышла в свет в нашем издательстве. Надеемся, что люди не знавшие лично, но узревшие светлый образ владыки на печатных страницах, имилостью Божией найдут для себя духовную пользу и пример для подражания.

◄ Редактор-составитель книги «Я возжелал заповедей Твоих»
А. А. Федотов с директором выпустившего книгу издательства
«Синтагма» С. В. Карповым на ее презентации в Духовнопросветительском центре Санкт-Петербургской митрополии

# Художественные произведения, на создание которых архиепископ Амвросий вдохновил их авторов



■ Портрет архиепископа Амвросия Художник Евгений Корнеев



Федотов А.А.
Свет во тьме.
Исторические повести.
Иваново, 2011.
Прототипом главного
положительного героя
книги стал архиепископ
Амвросий.

#### Галина Петровичева

#### Владыке Амвросию к 70-летию (28.03.2000 г.)

Не печальтесь, что 70, это бывает, только верьте, что жизнь еще вся впереди, И что солнце взойдет, и заря запылает, И закружат снега, и прольются дожди.

И не раз еще март разольется ручьями, И не раз соловьи нам романсы споют, Прокричат журавли в сентябре над полями, И в ночи небеса свои звезды зажгут.

И Господь благодатью Своею одарит, И молитвой святой душу Вам оживит, И врагов отведет, и в нужде не оставит, В искушеньях спасет,

сбережет, сохранит.

Вы избранник Его, чадо верное Божье, Сложный путь Вы прошли, поклоняясь Кресту, Сколько душ, погибавших в циничном безбожье, Вы спасли приведя к Иисусу Христу.

Вы взрастили священство, построили храмы, Поднялись над епархией главы церквей, Стал Ивановский край православной державой И форпостом святых ее монастырей.

И мы любим Вас все, глубоко уважаем, Вы чудесный, хороший, до боли родной, – Не печальтесь, что 70, это бывает, Но ведь 30-ть еще впереди, дорогой!

Ну а если когда-нибудь все же взгрустнется, Вспоминайте, что рядом по жизни идет, Ваша паства, которая с Вами спасется, Потому что Вас Бог непременно спасет.

Презентации книги «Я возжелал заповедей Твоих. Памяти архиепископа Амвросия (Щурова) прошли в Иванове, Кинешме, Шуе, Санкт-Петербурге, Костроме и Элисте; Благотворительным Фондом Святителя Николая Чудотворца книга была передана в дар во все школьные библиотеки Ивановской области.

На сайте Свято-Введенского женского монастыря г. Иваново:

#### Презентация книги об архиепископе Амвросии

28 марта 2017 года в белом зале музея имени Д.Г. Бурылина состоялась презентация книги, посвященной памяти архиепископа Амвросия (Щурова).

Во встрече приняли участие как те, кто знал архиепископа лично, так и те, кто не был с ним знаком. Презентация книги «...Я возжелал заповедей Твоих» вызвала искренний интерес у ивановцев, собрав в белом зале деятелей культуры, представителей общественности и органов власти разных уровней.

С приветственным словом к участникам встречи обратился редактор-составитель книги, доктор исторических наук, член Союза писателей России Алексей Федотов. Он рассказал, что в подготовке издания приняли участие свыше 50 человек из 4 стран. Среди них архиепископ Элистинский и Калмыцкий Юстиниан, епископ Кинешемский и Палехский Иларион, апостольский Нунций в Великобритании архиепископ Антонио Меннини, депутат Государственной Думы ФС РФ Валерий Иванов, эксгубернаторы Ивановской области Владислав Тихомиров и Владимир Тихонов, председатель Ивановской городской Думы Александр Кузьмичев, православные священнослужители, лютеранские пасторы из Германии, ученые, деятели культуры, прихожане. Книга вышла с грифом Издательского совета Русской Православной Церкви.

Слова признательности и поздравления с выходом книги произнес в адрес всех, кто оказался причастен к ее изданию, председатель Ивановской городской Думы Александр Кузьмичев, лично знавший архиепископа Амвросия. После завершения церемонии награждения выступили священнослужители и представители общественности. Затем собравшимся был показан видеофильм памяти архиепископа Амвросия (Щурова).

#### На сайте Духовно-просветительского центра Кинешемской епархии:

#### Памяти архиепископа Амвросия (Щурова)

4 апреля в центральной библиотеке им. В.А. Пазухина г. Кинешма состоялась презентация книги памяти архиепископа Амвросия (Щурова) "...Я возжелал заповедей Твоих". Составитель книги Алексей Александрович Федотов, доктор исторических наук, профессор Ивановского филиала Института управления, член Союза писателе России рассказал присутствующим о работе над книгой. Личными воспоминаниями об общении с Владыкой Амвросием поделились также, принявшие участие в составлении книги Наталья Евгеньевна Бухарова (с. Жарки), Елена Александровна Потехина и протоиерей Георгий Дьяченко. А.А. Федотов передал книги в дар Кинешемским библиотекам.

На сайте Шуйского филиала Ивановского государственного университета:

#### Память об архиепископе Амвросии

18 апреля 2017 года в конференц-зале состоялась презентация книги, посвященной памяти архиепископа Амвросия, "...Я возжелал заповедей Твоих".

Гостем нашего университета стал Алексей Александрович Федотов - редактор-составитель книги, доктор исторических наук, член Союза писателей России.

Зал собрал как преподавателей, пожелавших сказать что-то хорошее о почившем архиепископе, так и студентов, решивших отдать дань уважения человеку, который много сделал и много значил для нашего вуза.

На встрече присутствовал директор филиала Алексей Александрович Михайлов, выступивший с приветственным словом и воспоминаниями об архиепископе Амвросии.

Архиепископ Амвросий с 1977 года по 2006 год был управляющим епархией, а также единственным священнослужителем, который являлся почётным профессором Шуйского филиала ИвГу и почётным гражданином Ивановской области.

В нашем вузе была заключительная презентация в Ивановской области. Первая состоялась в марте, в день рождения архиепископа, в Ивановском краеведческом музее, вторая - в апреле в Кинешме.

С добрыми словами об архиепископе Амвросии выступили преподаватели нашего университета: Вячеслав Петрович Океанский, Юрий Анатольевич Иванов, Ирина Юрьевна Добродеева, которая отметила в нём красоту, благородство и естественность. "Память о таком человеке в стенах нашего вуза будет жить всегда", - подвела итог встречи Ирина Юрьевна.

# На сайте Костромской митрополии Презентация книги, посвященной памяти архиепископа Амвросия (Щурова) «...Я возжелал заповедей Твоих»

30 мая, в преддверие 135-летнего юбилея Императорского Православного Палестинского Общества, в исторической библиотеке Дома Романовых состоялась презентация книги «...Я возжелал заповедей Твоих», на которой выступил редактор-составитель д-р исторических наук, профессор А. А. Федотов. Книга «...Я возжелал заповедей Твоих» посвящена памяти архиепископа Амвросия (Щурова), управлявшего Ивановской епархией почти 30 лет, и являвшегося свидетелем многих исторических событий того времени.

Архиепископ Амвросий был частым гостем Костромы, куда приезжал на праздники в честь чудотворного

образа Феодоровской иконы Божией Матери (27 марта и 29 августа). Почитал Царственных страстотерпцев, святых Собора Костромских святых, посещая Ипатьевский мужской монастырь. 7 лет был настоятелем Воскресенской церкви села Толпыгино ныне Ивановской области, которое ранее располагалась на территории Костромской губернии и куда на студенческие каникулы приезжал будущий священник - философ Павел Флоренский. Владыка способствовал прославлению и канонизации святителя Василия Кинешемского. Кинешемский край (также ранее Костромская губерния), вторая кафедра владыки Ивановского Амвросия, с его неповторимой самобытной волжской культурой, неизменно пользовался его любовью. Он был открыт для всех и люди находили в нем того, кто их выслушает, поймет, посоветует в сложной ситуации, и помолится о них.

## На сайте Санкт-Петербургской митрополии Представлена книга об архиепископе Амвросии (Щурове)

В духовно-просветительском центре Санкт-Петербургской епархии «Невский, 177 28 сентября 2017 года была представлена книга "Я возжелал заповедей Твоих" (памяти архиепископа Амвросия (Щурова). Ее редактор-составитель доктор исторических наук Алексей Федотов рассказал, что в книге собраны 50 воспоминаний о владыке, биографический очерк с вкраплениями мемуаров самого владыки, статья, посвященная его архиерейскому служению, множество фотографий и документов. Издание подготовлено в короткие сроки: 8 ноября 2016 года владыка скончался, а 28 марта следующего года состоялась презентация первого издания. Спустя полгода вышло второе издание. "Очень живая книга: разные люди по-разному, в силу своего положения и образования, рассказывают об общении с владыкой, и его образ получается объемным", - отметил Алексей Фелотов.

Воспоминаниями поделились гости - миряне из Иваново-Вознесенской епархии. Они отмечали, что владыка являл подлинный образ любви Божией: ни на кого не повышал голоса, всегда находил время для всех, кто в нем нуждался. Он явил пример любви к Богу, Церкви, людям.

#### На сайте Ивановской городской Думы

## Состоялась церемония передачи книги памяти архиепископа Амвросия (Щурова) «Я возжелал заповедей Твоих» в школьные библиотеки Ивановской области

29 марта 2018 года в в Институте развития образования Ивановской области прошла церемония передачи книги памяти архиепископа Амвросия (Щурова) «Я возжелал заповедей Твоих» в школьные библиотеки Ивановской области.

Открыла мероприятие первый проректор Института развития образования Ивановской области Алла Афонина.

Перед собравшимися также выступили редактор-составитель книги, доктор исторических наук, член Союза писателей России Алексей Федотов, советник Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца доктор медицинских наук, профессор Ивановской государственной медицинской академии Александр Гагуа и председатель правления Ивановской региональной организации Общероссийской общественной организации – общество «Знание» России Сергей Мишуров.

Кроме того, был продемонстрирован фильм об архиепископе Амвросии.

Книги была передана в дар от Благотворительного Фонда Святителя Николая Чудотворца во все школьные библиотеки Ивановской области.

## На сайте Элистинской епархии В Элисте презентовали книги о духовных наставниках архиепископа Юстиниана

23 июня 2018 года в Духовно-просветительском центре Казанского кафедрального собора города Элисты состоялась презентация книг о церковных деятелях России конца XX начала XXI века. Мероприятие, приуроченное к 30-летию служения в священном сане архиепископа Элистинского и Калмыцкого Юстиниана, прошло под общим названием: «Поминайте наставников ваших». На нем были представлены книги: «Господь крепость моя. Памяти архиепископа Александра (Тимофеева)», «Я возжелал заповедей Твоих» о архиепископе Амвросии (Щурове) и «Образ верным. Памяти протоиерея Николая Винокурова».

На презентации присутствовали архиепископ Элистинский и Калмыцкий Юстиниан; глава города Элисты, Председатель Элистинского городского Собрания Вячеслав Намруев; председатель Ивановской городской Думы Александр Кузьмичев; Алексей Федотов – редактор-составитель книг об архиепископе Амвросии (Щурове) и протоиерее Николае Винокурове, доктор исторических наук, профессор Ивановского филиала Института управления, член Союза писателей России; ряд писателей и поэтов Калмыкии, священнослужители Элистинской епархии, представители Национальной библиотеки им. А. М. Амур-Санана и Центральной городской библиотеки им. А. С. Пушкина, сотрудники Республиканского информационного агенства «Калмыкия» и представители СМИ.

В духовно-просветительском центре Ильинского прихода г. Иваново открыта музейная экспозиция памяти архиепископа Амвросия (Щурова).



Архиепископ Амвросий (Щуров)

## СЛОВО АРХИПАСТЫРЯ

## О пастырском служении

Велико значение пастыря священнослужителя в Церкви Христовой. Оно и почетно, и возвышено, но оно и многотрудное, и ответственное. Оно требует от носящего священный сан жертвенной любви, искренней преданности Богу, Церкви Христовой, людям, своей Родине. Только при полном глубоком сознании своего долга, своего призвания, пастырь может с помощью Божией совершить возложенное на него служение во славу Божию.

Важно усвоить в самом начале служения, что пастырь поставлен в Церкви, в благодатном обществе верующих людей не господствовать, а служить в смирении Христовом. Начинающему священнослужителю, да и тому, кто проходит долгие годы пастырского служения, необходимо положить в основу своего сознания, что он есть смиренный служитель Бога Вышнего и народа Божия. Ценность человека заключается в его внутреннем духовном содержании, в его поведении, в добрых делах, которые он совершает на земле во имя Бога, человека и жизни вечной.

В служении пастыря много граней и все они должны быть чисты и прекрасны, все они должны светить людям и звать их к познанию истины, добру, взаимной любви и миру. Жизнь христианская должна быть осознана, как

красота духовная, нравственна и состоять из внутреннего богатства, почерпаемого из общения с Богом в умной сердечной молитве и умении доброго общения с людьми. В основном вся деятельность пастыря сосредоточена в храме, где он совершает служение Богу и исполняет духовные требования народа.

Священнослужитель, являясь главой, руководителем христианской, церковной общины, должен глубоко сознавать свою ответственность перед Богом, перед своей совестью, перед священноначалием нашей святой Русской Православной Церкви, перед народом и Отечеством. Священнослужителю необходимо всем своим существом проникнуться духом церковности, сознавать ее духовную сторону, глубоко чувствовать церковный характер храма, его святых икон и совершаемого в нем богослужения. Он должен хранить священные душеспасительные добрые традиции Церкви, должен заботливо хранить храм и находящиеся в нем священные изображения - святые иконы, в которых запечатлен духовный опыт молитвы, опыт православной богословской мысли. Хочу обратить ваше внимание на нашу православную икону, которую, к сожалению, не все понимают, не все умеют читать ее

духовный образный, символический язык, так тонко, глубоко и изобразительно возвещающий нам о предметах нашей веры, выходящих за пределы видимого.

Увидеть православную икону можно теперь всюду: в домах и в музеях. Репродукции с икон помещаются в различных изданиях. Икону как бы открыли для себя многие. Ее любят, изучают с разных сторон. Однако всегда следует помнить, что икона «живет» только в храме, там она становится иконой в полном и совершенном смысле этого слова.

Родиной иконы является Православная Церковь. Созданная церковью икона, действительно участвует в жизни Церкви, помогая чадам совершать дело своего спасения. Икона существует не для любования и украшения, а для спасения.

Без молитвы невозможна духовная жизнь и приближение к Богу. Икона помогает молитве, она участвует в богообщении человека, способствует процессу внутреннего преображения человека.

Икона освещает первообразным светом всю жизнь верующего человека и учит его видеть и осмысливать мир высший, духовный, вечный. Потому-то древняя православная икона ничем не напоминает мир земной, чувственный, временный. Раскрывая мир духа, область веры, икона благодатно врачует ищущий, а порой и мятущийся дух человека, указуя ему путь ко спасению – веру православную, веру церковную.

Не человеческие эмоции и домыслы, а многовековой опыт Церкви, ее история и подвиг запечатлены в иконе. И запечатлены не как давно минувшие, ушедшие в историю факты, а как вечно живое дыхание благодати Христовой, как выражение вечных спасительных истин веры, как обновляющая сила Воскресшего Господа.

Вне православия икон нет, есть только скульптуры, картины, гравюры, фотографии, фильмы на евангельские темы... Но все это виды искусства земного.

Православная икона, имеющая отношение к самым основным догматам нашей веры, выше этого искусства.

Озаряющее действие святых икон – благодать Божия, подающаяся по вере и молитве молящегося перед ними, мысль и сердце молящегося, устремленного к первообразу, действует на человека, как великое благодеяние Божие, как дар, как незаменимое небесное средство для живущих на земле православных христиан.

Все богатства богословия, все достигнутое искупленным человеком на его пути к Богу, зримо отражено в церкви в иконах, в росписях храмов. Все эти богатства служат нам как они служили многим поколениям, будут служить и грядущим в их пути к совершенству, ко спасению.

Необозримы богатства великого и духоносного русского творчества Православной Церкви! Все они несут проповедь и свидетельство о Христе, Распятом и Воскресшем из мертвых, и в этом непреходящий духовно облагораживающий воспитательный смысл и сила изобразительного и монументального творчества Церкви. Сознавая храм и все ему присущее, как богатство духовное, как богатство и наследие нашего народа, необходимо всемерно хранить его, как нашу общеправославную,

духовную и национальную ценность, способствующую духовному росту человека.

Священник призван всегда и всюду быть носителем церковности, высокой духовной культуры и глубокого христианского духа.

Раскрыть настоящую церковность пасомым, приблизить ее, сделать доступной и насущной может и должен священнослужитель, но, прежде всего, он сам должен открыть ее для себя, чтобы зажить ею, постоянно духовно обновляясь и углубляя свое знание о Церкви.

Во всей своей жизни и, особенно в храме, пастырь должен иметь, прежде всего, чувство благоговения, как выражение глубокого страха Божия, сознание величия дела и святости места, и одновременно – сознание своего недостоинства, всецелое упование на любовь и милосердие Божии, полную преданность всего себя Богу и людям.

Неотъемлемым свойством пастыря должна быть собранность всех сил души и ума на богослужении, на его внутреннем и духовном содержании, на духовном смысле.

Внутренняя дисциплинированность, собранность всегда необходимы священнослужителю.

В обращении с людьми, со своими сослуживцами, необходима искренность. Она же насущна при совершении богослужения, ибо рождает естественность и способна показать дух Церкви. Важна и разумная строгость, то есть глубокая церковность, которая не позволит сделать храм местом только личных переживаний, трибуной для пастыря. Важно, чтобы сам пастырь вместе со всеми в единении и смирении был носителем церковного духа, посему он должен опасаться личного самовозвышения, страшиться создания своего культа в храме.

Авторитет, уважение прихожан и собратьев необходимы, но культ священника, его самовозвышение, самолюбование всегда вредны и для него самого, и для Церкви. Скрытая гордость, искание не мира и славы Божией, а своей чести, своей выгоды, иногда и корыстной, приводит к беспорядкам в приходе, вносит разлад и непонимание с церковным советом.

Живой образ Иисуса Христа всегда должен быть на первом месте для православного христианина. Пастырь, потерявший соль, исказивший свой путь, любящий свой культ, греховно затмевает собой этот спасительный образ и порождает нездоровое явление в Церкви – кликушество и ханжество.

В самом начале своего служения начинающий пастырь не должен подавать повода к возникновению повышенного к нему уважения, которое может впоследствии перерасти в поклонение. Христианское здравое смирение – вот, пожалуй, главная сила пастыря, отражающаяся во всем его поведении и облике. Но смирение действительно христианское, глубокое, а не напускное и показное. Наигранность, елейность, слащавость, игра в добренького и смиренного – все это отвратительнее любой фальши. Священнику нельзя как бы «входить в роль»: в храме быть одним, а вне храма другим. Здесь раздвоение немыслимо. Проповедью священника должна быть сама жизнь, она – высшая, лучшая форма свидетельства.

Необходимо всегда сознавать всю ответственность за отступление от норм пастырского поведения и жизни, от обетов священства, от страшного священнического залога. Священнику нельзя привыкать служить. Привыкать, то есть служить по привычке, свободно, безбоязненно, бессмысленно, бездушно. Ничто из богослужения, из семи таинств и из священных церковных обрядов не должно считаться маловажным или незначительным. Все, что связано с призыванием святого Имени Божия, все имеет значение святости и требует должного благоговейного отношения.

Печально видеть священнослужителя нерадиво, безучастно совершающего чин погребения усопшего. А ведь и здесь нужно видеть, зреть великий смысл перехода в мир вечности. Нужно проникнуться любовью и состраданием, к людям, окружающим гроб, и вместе с ними совершать молитву об упокоении усопшего. И здесь никак недопустима поспешность. Все обрядовые действия, благословение, каждение и другое, – должны совершаться осмысленно, благоговейно.

Необходимо избегать и изживать греховную привычку служить быстро, читать наспех, от чего вырабатывается скороговорка, проглатывать слова и фразы. Сбить язык легко, но исправить этот дефект трудно и даже невозможно.

Молитва, покаяние, желание духовного роста, спасения, – все рождается от любви ко Христу Спасителю. Любовь к человеку – это уже отблеск, это прямое следствие любви к Сыну Божию, нас ради Распятому и Погребенному, и Воскресшему. Облик пастыря, его служение, осмысленное, неторопливое, но и не затянутое, отчетливо, с верой и сознанием произносимые возгласы с выделением духовного смысла, – все это благодатно действует на молящихся. Они видят, чувствуют, что служение их священника искреннее, без фальши и рисовки. Служение со страхом Божиим, с верою и любовию – самая лучшая проповедь и свидетельство. От нравственного внутреннего содержания и веры пастыря зависит благолепие, чистота и порядок в святом алтаре и во всем храме.

Благоговейная, без излишнего пафоса речь на проповеди, истовое крестное знамение, осмысленное чтение молитв и произнесение возгласов, доходчивое, понятное чтение евангельских и апостольских зачал донесут до слуха и понимания верующих христианские истины. О том, как должно относиться к таинству святого Причащения, которое есть центр и основа всех наших приготовительных служб суточного круга, знает каждый. Напомню об этом словами Самого Господа Иисуса Христа: «Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день», «ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь пребывает во Мне и я в нем» (Ин. 6,54-56).

Печально бывает видеть, когда пастырь забывает о своем назначении и становится только лишь заурядным требоисправителем. Кое-как отслужив службу, вешает рясу на гвоздь и вместе с ней оставляет все священническое, все духовное до следующей службы и выпархивает в

мир, как совсем светский, нецерковный человек, забывая обеты, данные при рукоположении в духовной присяте.

Внешний вид священнослужителя, его духовная и светская одежда должна соответствовать его сану; скромность всегда украшает и никогда не уничижает человека. Больно бывает видеть плохо «замаскированного» под светского человека батюшку. Священник должен иметь опрятный внешний вид и не маскироваться под художника или стилягу с бородой, в безрукавке и джинсах.

Глубоко ошибаются те священнослужители, которые пытаются слиться с толпой, как бы скрывая свой сан. Священника все равно узнают, и он везде и всегда должен быть самим собой.

У священнослужителя должно быть стремление и жажда к знанию. Немыслим православный священник без знания Слова Божия – Библии, в особенности святого Евангелия, апостольских Посланий, творений святых отцов, истории Церкви, житийной литературы и богослужебных книг.

Знание Библии у священнослужителя должно превратиться в постоянное откровение для себя нового и нового смысла, что достигается вдумчивым и молитвенно осмысленным чтением святоотеческих толкований и лучших проповедей. Богатство богословия и истории Церкви должны быть с любовью освоены священнослужителем и претворены в свое достояние.

Невозможно прочесть и отложить Евангелие, Библию. Их надо читать всю жизнь, ежедневно живя их содержанием, ибо эти книги не земные, человеческие, а слова жизни и спасения. Поэтому у священнослужителя должно быть совершенно особое отношение к Библии, особенно к Новому Завету, его пастырским местам.

Святое Евангелие – всегда пред глазами священника и в храме, и дома. Оно и во гробе полагается ему на грудь, напоминая, что он должен быть первым его исполнителем, за что даст ответ Богу.

Круг интересов священнослужителя должен быть широким, кроме его основных богословских, церковно-исторических, духовных знаний, ему надлежит быть в курсе других общечеловеческих знаний и открытий.

Он, как пастырь и как человек, призван видеть красоты природы, памятники искусства и старины, иметь стремление к прекрасному, высокому, духовному. Самообразование – спутник пастыря, и проходить оно должно одновременно с самовоспитанием.

Очень важным для пастыря должен быть вопрос личной культуры и образования. Понятие личной духовной культуры связано не только с внешним обликом, речью, поведением в обществе, но главным образом, с внутренним богатством человека. Знания без воспитания могут быть зачастую применены во зло. Многолика культура человека, возвышающая его, делающая его полноценным, нужным, приятным членом человеческой семьи. Человеческое жилье всегда ярко свидетельствует об интересах и культуре его жителей. И дом священнослужителя должен, естественно, иметь особый характер. Следует заметить, что погоня за богатой или стильной обстановкой, стремление к безумной

роскоши и излишествам не красит жизнь священника. От таковых веет не дух душепопечительного пастырства, а дух наемничества.

Все виды излишеств, бездумное набирание ценных вещей не должны иметь места в жизни священнослужителя. Здесь нужно заметить, что вкус, ум и воспитанность жены священника имеют большое значение.

Не менее значим облик жены священнослужителя. Многое и очень многое в быту, в повседневной жизни зависит от жены, его спутницы, разделяющий все заботы, помогающей пастырю и живущей с ним общими стремлениями и интересами. Хорошо когда в доме сохраняются традиции родного русского искусства, русского быта, старины.

Священнослужитель – постоянно среди людей. И свое служение он совершает для людей. Так как он на виду, каждое его слово, его поступок, манеры обсуждаются многими и не только дружески. Грубость, высокомерие и гордость вообще должны отсутствовать в поведении священнослужителя. Грубое слово, движение, жест, окрик никогда не украсят священнослужителя. Они – признак очень низкой культуры.

Слово священника должно быть правдивым, произноситься с ответственностью, так как неправильное поведение, неразумное слово священника может ввергнуть в соблазн многих. Не отпугивать, а звать к перерождению, исправлению, покаянию и спасению призван священнослужитель. Приветливость, сердечность, простота, любвеобильность и доступность пастыря – необходимые качества священнослужителя.

Наш Бог – Творец Вселенной, Которому мы служим в «духе и истине», есть Бог мира, любви и добра. Своими божественными установлениями и заповедями Он отвергает всякое зло во всех его проявлениях. И пришествие на землю Сына Божия - Иисуса Христа было возвещено мирной ангельской песнью «Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человецех благоволение». Обращаясь к своим ученикам с новой заповедью любви и мира, Господь говорит им, а через них и всем людям земли: «Имейте мир между собою» (Мр. 9, 50). И перед крестными страданиями Спаситель еще раз напомнил миру: «Мир оставляю вам, мир Мой даю вам» (Ин. 14, 27). Созидающим мир, Иисус Христос обещает блаженство сынов Божиих: «Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими» (Мф. 5, 9). Потому искание мира, молитва за сохранение мира, призывание паствы к стяжанию Духа мирного – важная задача пастыря.

Самый лучший советник для священнослужителя – его пастырская христианская совесть, любовь к Церкви, искренняя молитва, его вера, знание Священного Писания, упование на мудрость и руководство от Духа Святого, о Котором Христос Спаситель сказал перед Своим Вознесением: «...Я умолю Отца и даст вам другого Утешителя... Духа истины" (Ин. 14, 16,17); "Дух Истины наставит вас на всякую истину» (Ин. 16, 13).

Если каждый человек, тем более священнослужитель, в своем пастырском служении будет руководствоваться совестью, незримым внутренним нравственным законом, который вложен Творцом в каждого человека, то и будет благословенным членом святой Церкви Христовой.

## О гордости

Одной из самых опасных страстей человеческих является гордость. Святой Иоанн Златоуст называет этот порок корнем, источником и матерью всякого беззакония. Великие бедствия, нестроения, всякое зло происходят от нее.

Гордость все оскверняет и добродетель делает неугодной Богу. "Все грехи мерзостны пред Богом, но более всего не угодна Богу гордость сердца", – говорит один подвижник.

Гордость в человеке – от незнания себя. Если бы он оценил свою нищету, свое ничтожество, то никогда бы не гордился. Но в том и беда человека, что он не видит своего порока. "Горе той душе, которая не сознает язв своих, своих недостатков", – говорит преподобный Макарий. Такую душу не посещает и не врачует Врач Небесный, ибо сказано: "не требуют здравые врача, но болящие". Как же распознать этот порок в себе? "Гордость гневлива, завистлива, ненавистна, многоречива, чести и похвалы всячески ищет и сама себя бесстыдно хвалит, пороки свои скрывает, советов и увещаний не терпит, ропщет, негодует и часто даже хулит других", – говорит святитель Тихон Задонский. Если гордость живет в человеческом сердце, то она управляет его поступками и всей жизнью. Как же

избавиться от страсти гордыни? Для этого необходимо пороку гордости противопоставить смирение, которое состоит в том, чтобы все свои достоинства, добродетели и заслуги относить к действию благодати Божией.

Постоянно видеть свои грехи и сокрушаясь, сознавать свое несовершенство. Никого не осуждать, обращаться ко всем с глубоким смирением. Слово гордое и злое направляет ко злу и добрых людей, а слово смиренное и злых обращает к добру.

Вспомним из жития святого Макария один пример. Однажды преподобный Макарий, идя со своим учеником, повелел ему идти несколько вперед от себя. Ученик пошел впереди святого Макария и увидел спешащего куда-то языческого жреца. Дерзко и грубо с презрением сказал ему: «Куда бежишь, демон?» Рассерженный жрец жестоко избил ученика, так что тот не мог идти, сам же пошел дальше и встретился с преподобным Макарием. Преподобный Макарий, приветствуя жреца, сказал: «Здравствуй, трудолюбец!» Жрец удивился и спросил: «Что ты, старец, нашел во мне доброго, чтобы так радостно и милостиво приветствовать меня?» Старец ответил: «Я сделал так потому, что увидел тебя трудящимся и заботливо спешащим куда-то». Глубоко тронутый смирением старца, жрец

сказал: «От слов твоих я понял, что ты великий служитель Бога, а вот тот, другой монах, твой ученик, обругал меня, и я, раздраженный его гордым и презренным словом, в гневе побил его». С этими словами он пал к ногам преподобного Макария и просил сделать его христианином, что со временем и исполнил преподобный по его просьбе и научил истинам христианства.

Так высоко смирение, что уподобляет человека Христу, сказавшему: «Научитеся от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим».

Каким же путем можно приобрести необходимое для христианина смирение? Прежде всего, необходимо помнить Христа Спасителя, Который смирил Себя,

принял на Себя образ раба, терпел поругания и смерть, как злодей, ради беззаконий человеческих. "»Честней-шая Херувим и славнейшая Серафим» – Матерь Божия – считала Себя рабой Господней. Царь и пророк Давид называл себя ничтожным червем, прахом, пеплом. Вот такое глубокое смирение праведников, видевших свои несовершенства. Убоимся пагубного греха гордости и с молитвой будем просить Господа о даровании нам спасительного смирения.

Где смирение, там и любовь, и ни к кому другому так не благоволит Господь, как к смиренному. Господь через пророка Исаию говорит: «На кого воззрю, токмо на кроткого и молчаливого трепещущего словес Моих» (Ис. 66,3).

### По святым местам

### (паломничество в Иерусалим)

Святая Земля! Чье верующее сердце не исполняется радостным волнением при мысли, что есть где-то этот единственный, неповторимый уголок земли с дорогими и священными для христианина местами, в которых родился, возрастал, жил, учил и совершил великое дело спасения людей Господь наш Иисус Христос. И когда читаешь или слышишь рассказы о посещении паломниками этих святых мест, невольно приходит мысль: как счастливы должны быть эти люди, посещающие Святую Землю.

Паломничество во Святую Землю в прошлом считалось богоугодным делом и было радостным событием в жизни верующих людей Православной Руси. Таким оно осталось и в наши дни. В настоящее время продолжается добрая традиция паломнических путешествий чад Русской Православной Церкви в Святую Землю. Эти паломничества бывают приурочены к величайшим христианским праздникам Рождества Христова, Святой Пасхи. Наша поездка совершена была на день Святой Пятидесятницы, на день сошествия Святого Духа.

Мы прибыли в Иерусалим в такую пору, когда не бывает дождей, не бывает облаков, и солнце не скупится на свои горячие лучи. В аэропорту мы были встречены начальником Русской духовной Миссии архимандритом Пантелеймоном и представителями Иерусалимской Патриархии. Вскоре автомашинами мы прибыли в нашу миссию, где состоялась торжественная встреча и благодарственный молебен в храме миссии. После интервью, данного главой нашей группы Митрополитом ленинградским Антонием корреспонденту радио «Голос Израиля», мы молились в нашем русском женском монастыре, именуемом «Горняя обитель».

В Иерусалиме нас влекли главнейшие христианские святыни: Голгофа, где распят был Христос Спаситель; Гроб Господень; Вифлеем, где родился Христос Господь и воспринял человеческую плоть ради нашего спасения.

За десять дней нашего пребывания в Палестине мы в основном посетили все святые места, связанные с земной жизнью Господа нашего Иисуса Христа, и места ветхо-

заветной Церкви.

Мы посетили Гроб Господень; с молитвой и особым благоговением входили в пещеру Иосифа Аримафейского, где положено было Тело Христа Спасителя после снятия со Креста. Посещение храма Воскресения, который объединяет в себе особыми переходами Голгофу и пещеру – Гроб Господень, состоялось в день Святой Троицы.

Облачившись в священные одежды, мы вместе с греческим духовенством вышли из Иерусалимской Патриархии во главе с Патриархом Диодором и направились в храм Воскресения на Голгофу. Это была процессия греческого и русского духовенства, паломников под колокольный звон, под своеобразные звуки старинного била, в сопровождении традиционных кавасов (которые ведут свое начало еще от турецкого владычества) в одежде янычар с тюрбанами на голове. Кавасы шли впереди процессии и в такт деревянным билам выстукивали о мостовую своеобразными посохами ритм своего шага. Шествие своеобразное, в восточном духе древних традиций, по-своему торжественное и не совсем обычное для нас, русских людей.

Литургия совершалась в пещере Гроба Господня на греческом и славянском языках. Для нас особенно радостным было слышать пасхальное Евангелие, прочитанное по-церковнославянски. С детства знакомые слова воспринимались по-иному здесь, в непосредственной близости ко Гробу Господню. Здесь жертвенником служил нам Гроб Господень, а престолом – часть того камня, который был отвален Ангелом от пещеры в момент Воскресения Христова. Во время пения Херувимской песни мы поочередно входили в пещеру Гроба Господня и вынимали частички из просфоры о своих чадах духовных, о всех клириках нашей епархии, о всех людях Богохранимой нашей Родины. На этом святом и сугубо знаменательном месте в сознании проходят все страстные Евангелия, которые мы читаем на страстной неделе. Они переживаются с особым духовно-благодатным, реальным чувством, ибо эти места как бы устами евангелистов не умолкают уже 2000 лет,

несут слово истины о Христе Иисусе, воплотившемся, распятом и Воистину Воскресшем, положившем начало нашего всеобщего Воскресения.

Здесь особенно ощущается верующим сердцем близость Господа и хочется из глубины душевной радости воскликнуть вместе с апостолом Фомой: «Господь мой и Бог мой».

Свидетельство особенного присутствия Божия на этом месте в храме Воскресения – ежегодное схождение в праздник Пасхи Благодатного огня. В это время гасятся в храме все огни, иерусалимский Патриарх входит в кувуклию, в пещеру гроба Господня. Вход в кувуклию опечатывается, в храме воцаряется тишина ожидания. И вдруг – взрыв радостных голосов. Патриарх выходит с пучками зажженных свечей, Благодатный огонь зажигается во всем храме, начинается общее радостное ликование во множестве присутствующего народа.

За три следующих дня нашего паломничества мы посетили окрестности Мертвого моря. Как мы знаем со страниц святой Библии, на этом месте были древние библейские города Содом и Гоморра. Мы проходили древний город Иерихон, храм во имя пророка Елисея и засохшее масличное дерево, с которого по преданию Закхей увидел Спасителя.

Очень тепло нас принимали в монастырях на Сорокадневной горе и во имя преподобного Герасима Иорданского, в России называемого грачевником, поскольку память его совпадает у нас с наступлением весны и прилетом весенних птиц – грачей. Были мы в Лавре преподобного Саввы Освященного. В один из дней мы прошли по крестному пути, по узким улицам Иерусалима, по которому шел Христос Спаситель на Голгофу от двора первосвященника Каиафы, неся на Себе крест, на котором был распят. В тот же день мы посетили гору Сион и молились у Сионской горницы, где совершена была Тайная вечеря, где Господь беседовал с учениками.

Мы имели счастье быть еще у одной великой христианской святыни – у гроба Матери Божией в Гефсимании. По преданию Сама Богоматерь завещала похоронить Ее здесь. Гробница Божией Матери, высеченная в скале, находится в глубине долины Кедронской. После совершения Божественной Литургии в этом подземном храме, мы направились в Гефсиманский сад и посетили храм, стоящий на месте, где Спаситель был предан Иудой. Видели и прекрасный русский храм во имя святой равноапостольной Марии Магдалины, сооруженный в 1838 г. Храм этот находится в руках раскольников Карловчан.

В Вифании посетили обитель, которая называется «Встреча», ибо посвящена встрече и беседе Господа с Марфой и Марией. Здесь в центре монастыря находится небольшой красивый храм с русским иконостасом, расписанный русскими монахинями. Справа от иконостаса – камень, на котором сидел Спаситель, когда его встретила Марфа. Игумен этой обители показал нам пещеру Лазаря Четверодневного, и здесь мы пропели тропарь «Общее Воскресение».

Мы были приняты в резиденции Иерусалимского Патриарха Диодора. Митрополит Антоний, глава нашей паломнической группы сердечно приветствовал Его Бла-

женство и благодарил за радушие, внимание, отеческую любовь к паломникам, которые имеют возможность поклониться святым местам. В ответном слове Блаженнейший Патриарх Диодор благодарил Митрополита Антония за теплые слова приветствия. Он подчеркнул, что между Иерусалимской и Русскою Церквами на протяжении многих веков были самые сердечные, братские отношения, которые могут быть примером для других Церквей. Его Блаженство вспоминал о своих встречах с представителями Русской Православной Церкви, которых он назвал при этом «дорогими и искренне любимыми братьями».

Мы осмотрели храм при резиденции Его Блаженства. Резиденция Патриарха Иерусалимского называется Малой Галилеей. Предание говорит, что именно здесь апостолам явился Господь по Своем Воскресении и апостолы «подали Ему часть печеной рыбы и сотового меда» (Лк. 24, 42). На Елеоне мы поклонились месту Вознесения Господня и тому месту, где Спаситель научил Своих учеников молитве «Отче наш». Мне бы хотелось рассказать подробнее о святейшем для всех христиан месте – Вифлееме, который произвел на всех нас, паломников, глубокое впечатление. Вифлеем! Сколько священных воспоминаний связано с этим древнейшим городом Палестины! Вифлеем в переводе с древнееврейского «Бет-лехем» значит «Дом хлеба». Так назван он за плодородие своих полей, садов, виноградников, оливковых и масличных деревьев, смоковниц, окружающих его со всех сторон.

По свидетельству древних, этот город был некогда торговым и обменным пунктом для местных жителей и приезжих. У окрестных жителей и по сей день он называется кладовой мяса, масла, зерна, фруктов и овощей. Другое название Вифлеема – "Ефрафа". Предание, записанное в книге Паралипоменон (1 Паралип. 2, 18-19), называет Евфрафой жену Халева, сына Есрома. Одним из сыновей Палева был Салман, а его сын назывался Вифлеем (Паралип. 2, 51,54), очевидно, он и дал имя этому городу.

Вифлеем связан с родом Давида: там по преданию родился Давид, там пророк Самуил помазал юношу Давида на царство вместо Саула (1 Царств 16, 1, 13). Вспоминается, как патриарх Иаков и его любимая жена Рахиль, за которую Иаков работал у тестя своего Лавана, вместе с караваном совершил путь от Вефиля до Ефрафы. Здесь Рахиль в жестоких муках родила второго сына, назвав его «сыном болезни» (а отец назвал его Вениамином). Рахиль, не справившись от болезней рождения, скончалась здесь «на пути Ефрафы, – как гласит Библия – есть Вифлеем». (Быт. 35, 16-17). В глубоком огорчении и печали Иаков поставил столп на гробе сем: «сей есть столп над гробом Рахилиным даже до дне сего», - бытописует святая Книга (Быт. 35, 20). Величественный памятник на могиле Рахили и сейчас поражает воображение паломника своей грандиозностью и напоминает о происшедшей здесь некогда трагедии в семье патриарха Иакова.

От этих ветхозаветных воспоминаний мысль паломника обращается к новозаветным временам, когда во исполнение повеления кесаря Августа о переписи святой Иосиф Обручник и Дева Мария предприняли путешествие из Назарета в Вифлеем.

Вот, представляется воображению паломника, они спустились через горные перевалы, окружающие город, и холодным зимним вечером достигли Вифлеема, в котором во исполнение древнего пророчества, надлежало родиться Спасителю мира, как предсказал об этом пророк Михея: «И Ты Вифлеем; земля Иудина, ничем не меньше воеводств Иудиных, ибо из тебя произойдет Вождь, Который упасет народ Мой» (Мф. 2, 6; Мих. 5, 2). Пресвятая Дева Мария и праведный Иосиф должны были проходить мимо гробницы праматери Рахили и других священных мест древнего Вифлеема. В самом Вифлееме для них не нашлось места в городской гостинице, и они вынуждены были приютиться в пещере. Так негостеприимно встретил Иосифа и Марию древний Вифлеем. (Лк. 2, 7).

Вифлеемский храм во имя Рождества Христова основан в IV веке святой равноапостольной Еленой, как гласит предание, на месте языческого капища Адонису и является древнейшим храмом Палестины. В 529 году он был разрушен самарянами, но был восстановлен императором Юстинианом и в таком виде сохранился до нашего времени. Пещера-вертеп находится под главным престолом храма Рождества Христова. Чтобы пройти в пещеру, нужно сойти вниз по мраморной лестнице с 13-ю ступенями. Пещера имеет в длину около 12 метров и в ширину 3,5 метра. Главную святыню пещеры составляет вертеп – место Рождества Христова.

Колонны, поддерживающие свод над местом Рождества, украшены позолотой и парчой, сверху это место освещено множеством драгоценных лампад, здесь находится престол.

В полу выложена серебряная звезда с надписью на латинском языке, говорящая, что «Здесь родился Иисус Христос от Девы Марии». С благоговейным трепетом и с горячей молитвою опускаются на колени богомольцы, целуют эту звезду. «...Велия благочестия тайна. Бог явился во плоти» (1 Тим. 3, 18) – вот что совершилось здесь, на этом месте, почти двадцать веков тому назад.

И христиане всех поколений через все века пронесли глубокую веру в то, что именно здесь совершилось это чудо. Историческую реальность этого величайшего события истории веры они воспринимают не столько рассудком, сколько тем чувством, о котором Апостол говорит, что мы «верою разумеваем» (Евр. 11, 3). Да, именно этим чувством и можно воспринять и ощутить святость этого места и затем отойти от него умиротворенным с благодарением Господу за то, что Он сподобил поклониться этой святыне.

Мы посетили столь же дорогие каждому христианину святые места – Тивериаду и Тивериадское озеро, по пути посетив колодец Иакова, у которого по преданию Господь Иисус Христос беседовал с самарянкой. С благоговением испили воды из этого колодца.

Побывав в Яффе на русском участке, в Назарете, в Кане Галилейской, сделали остановку у горы Фавор. Высота Фавора около 800 метров над уровнем моря. По другую сторону Тивериадского озера видна вдали покрытая снегом гора Ермон, воспетая в псалмах.

Дивный вид этих мест невольно напоминает о празднике Преображения Господня с его чудными песнопения-

ми, о словах псалма «Фавор и Ермон о имени Твоем возрадуются» (Псал. 88, 13). Побывали в Вифсаиде, из которой были призваны на апостольское служение братья Петр и Андрей. Проезжая мимо горы Блаженств, мы прибыли в Капернаум, где осмотрели остатки древнехристианского храма и знаменитой синагоги, в которой Господь Иисус Христос проповедовал и исцелял недужных. При виде развалин Капернаума невольно вспоминается пророчество Христа об этом городе: «И ты, Капернаум, до неба вознесшийся, до ада низвергнешься; ибо если бы в Содоме явлены были силы, явленные в тебе, то он оставался бы до сего дня» (Мф. 11, 23).

Несколько слов необходимо сказать о Русской Духовной Миссии в Иерусалиме. Миссия была учреждена в 1847 году. Назначение Миссии заключается в укреплении братской любви и дружественных отношений с Матерью Церквей христианских - Церковью Иерусалимской, а также в духовном окормлении и оказании помощи русским православным паломникам, которые совершают поклонение общим христианским святыням, во множестве находящимся на этой земле священных воспоминаний. В разное время на средства русских паломников, которые в большом количестве стекались в Иерусалим, во многих местах Палестины были куплены земельные участки. На этих участках в большинстве возводились церкви и монастырские здания. Надо отметить, что наряду с Миссией, большую полезную работу вело Русское Палестинское Общество, которое строило здесь школы, больницы и на свои средства просвещало и лечило местное население. До сего времени в нашей Миссии сохраняется Троицкий собор - грандиозное здание, построенное во второй половине XIII столетия. Службы в соборе совершаются с большим благолепием духовенством миссии с участием сестер Горненской обители.

Горненская женская обитель находится на том месте, где по преданию Матерь Божия встретилась с праведной Елизаветой и где Она воспела песнь «Величит душа моя Господа». В монастыре сейчас сорок монахинь. Монастырь производит прекрасное впечатление уставностью, благолепием богослужений и всем монастырским укладом. Храм монастыря и сама обитель обязаны своим возникновением в 80-х годах прошлого столетия первому начальнику Русской Духовной Миссии в Палестине приснопамятному архимандриту Антонину (Капустину); он купил этот участок для построения обители. ...Милость Божия, что мы побывали в священных местах, в тех местах, где возвещена была благая и радостная весть о нашем спасении Господом Иисусом Христом, где была воспета ангелами песнь:

«Слава в вышних Богу и на земли мир, в человецех благоволение», где прозвучал голос Самого Спасителя: «Мир Вам», «Мир Мой даю вам», «Мир Мой оставляю вам». Именно там был обращен Божественный призыв Творца к миру, обращен к Его творению, к человечеству, ко всем людям, ко всем нам. И этот призыв к соблюдению мира преподан нам Спасителем, как заповедь, как закон совести.

## Содержание

| «Любовь к людям просто пронизывала все его существо». Вспоминая владыку | 3  |
|-------------------------------------------------------------------------|----|
| Предисловие                                                             | 4  |
| Хронологическая таблица                                                 | 5  |
| Учеба в духовной семинарии                                              | 12 |
| Принятие сана                                                           | 16 |
| Сельский священник                                                      |    |
| Соборный настоятель                                                     | 24 |
| Архиерейская хиротония                                                  | 29 |
| Архиерей                                                                |    |
| Новая эпоха. Открытие храмов и монастырей                               |    |
| Архиерейское служение в годы церковного возрождения                     |    |
| Свято-Алексеевская Иваново-Вознесенская православная духовная семинария | 49 |
| Взаимодействие с высшей школой                                          | 52 |
| Взаимодействие с Вооруженными силами и правоохранительными учреждениями |    |
| Аристократ духа                                                         | 57 |
| На покое                                                                | 64 |
| Кончина и погребение                                                    | 67 |
| Память о владыке                                                        | 68 |
|                                                                         |    |
| СЛОВО АРХИПАСТЫРЯ                                                       |    |
| О пастырском служении                                                   | 73 |
| О гордости                                                              | 76 |
| По святым местам (паломничество в Иерусалим)                            |    |